

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

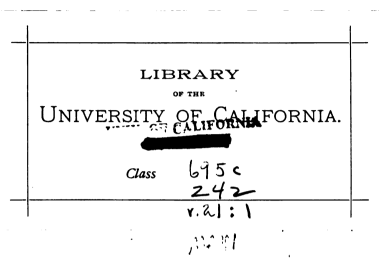
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

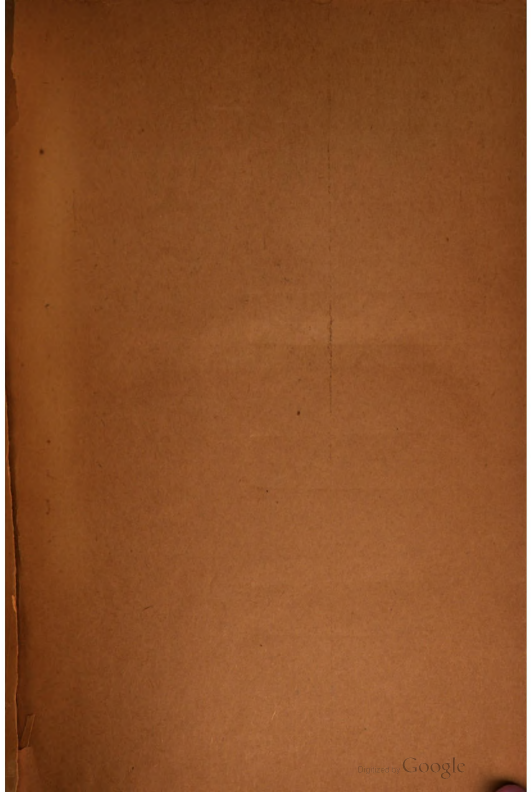
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Transmitter automas eminimentin



## ZEITSCHRIFT

# ASSYRIOLOGIE

## UND VERWANDTE GEBIETE

IN VERBINDUNG MIT

EB. SCHRADER IN BERLIN UND ANDEREN

HERAUSGEGEBEN VON



#### CARL BEZOLD

| XXI. Band.          | Januar 1908.                                                              | 1.—2. Heft.       |
|---------------------|---------------------------------------------------------------------------|-------------------|
|                     | INHALT:                                                                   | Seite             |
| M. Hartmann, Die    | Südarabischen Inschriften Louvre 15                                       | <u>.</u>          |
| H. V. Hilprecht, D. | ie Stellung des Königs Ura-imitti in                                      | der Geschichte 20 |
|                     | ltarabische Dialektspaltung                                               |                   |
| E. Littmann, Abess  | sinische Glossen                                                          | 50                |
| M. Cantor, Babylon  | ische Quadratwurzeln und Kubikwur                                         | zeln 110          |
| 4                   | • -                                                                       |                   |
| W. H. Worrell, Th   | in Arab عل Interrogative Particle على                                     | ic according to   |
| Native Sources      | and the Kuran                                                             | 116               |
| Th. Nöldeke, Syris  |                                                                           | 151               |
|                     | tliche Verhältnis der zweiten Dynastie                                    |                   |
|                     | r dritten Dynastie                                                        |                   |
| Fr. Thureau-Dangi   | n, La deuxième dynastie du Canon                                          | royal et la date  |
|                     |                                                                           | . ´ 176           |
|                     | pyrusurkunden von Elephantine .                                           | 188               |
|                     | jüdische Papyri                                                           |                   |
| I. Löw, Der Reis .  |                                                                           | 206               |
| A. Poebel, Das Ver  | rbum im Sumerischen                                                       | 216               |
| Sprechsaal: Mitteil | ungen von K. Vollers, S. Fraen<br>nstlinger, A. Condamin, C. Be           |                   |
| aus der Zeit de     | uber, Die Personennamen in den Keil:<br>er Könige von Ur und Nisin. Bespi | ochen von Fr.     |
| Thureau-Dar         | agin                                                                      | <i></i> . 265     |
| Diblicanahia        |                                                                           | 0.00              |

**STRASSBURG** VERLAG VON KARL J. TRÜBNER 1908.



1.-2. Heft.

### VERLAG VON KARL J. TRÜBNER IN STRASSBURG.

Aus dem Verlag von Emil Felber in Berlin ging vom XVI. Bande an in den obigen Verlag über:

## ZEITSCHRIFT

RÜR

# ASSYRIOLOGIE

### UND VERWANDTE GEBIETE

IN VERBINDUNG MIT

EB. SCHRADER IN BERLIN UND ANDEREN

HERAUSGEGEBEN VON

## CARL BEZOLD IN MRIDELBERG.

Die "Zeitschrift für Assyriologie" erscheint in Vierteljahresheften von je mindestens 5 Bog. 8° zum jährlichen Subscriptionspreis von 20 M. Einzelne Hefte soweit Vorrat zu entsprechend höheren Preisen.

Man beliebe alles was die Redaction betrifft an Prof. Dr. C. Bezold in Heidelberg, alles was die Expedition und den Verlag anbelangt an die Verlagsbuchhandlung von Karl J. Trübner in Strassburg (Elsass) zu adressieren.

| Strassburg (Eisass) zu adressieren.                                      |
|--------------------------------------------------------------------------|
| Die Verantwortung für die einzelnen Artikel tragen allein die Verfasser. |
| Zeitschrift für Assyriologie und verwandte Gebiete in Ver                |
| bindung mit Eb. Schrader in Berlin und Anderen heraus                    |
| gegeben von Carl Bezold in Heidelberg. XVI. Band. 80                     |
| IV, 424 S. Mit 4 Tafeln in Lichtdruck. 1902. M. 18.—                     |
| —,— XVII. Band. 8°. IV, 418 S. 1903. M. 18.—                             |
| -,,- Beiheft zum XVII. Band: Ibn Qutaiba's 'Ujûn a                       |
| Abbar. Nach den Handschriften zu Constantinopel u. St. Peters            |
| burg herausgegeben von Carl Brockelmann. Teil II. 80                     |
| IV, 136 S. 1903. M. 10.—                                                 |
| -, - XVIII. Band. 8°. IV, 404 S. 1904/1905. M. 18                        |
| -, XIX. Band. 8°. IV, 440 S. 1905/1906. M. 18.—                          |
| -, - Beiheft zum XIX. Band: Ibn Qutaiba's 'Ujûn a                        |
| Ahbar. Nach den Handschriften zu Constantinopel u. St. Peters            |
|                                                                          |
| burg herausgegeben von Carl Brockelmann. Teil III. 80                    |
| IV, 124 S. 1906. M. 10.—                                                 |
| -,- XX. Band. 80. IV, 476 S. 1907. M. 20                                 |
| —,— XXI. Band. 80. 1908. [Unter der Presse.] M. 20.—                     |
| -,- Beiheft zum XXI. Band: Ibn Qutaiba's 'Ujûn a                         |
| Ahbar. Nach den Handschriften zu Constantinopel u. St. Peters            |
| burg herausgegeben von Carl Brockelmann. Teil IV. 80                     |
| IV, 104 S. 1908. [Erscheint in Kürze.] ca. M. 9.—                        |
| Digitized by GOOGLE                                                      |

## ZEITSCHRIFT

FÜR

# ASSYRIOLOGIE

### UND VERWANDTE GEBIETE

IN VERBINDUNG MIT

EB. SCHRADER IN BERLIN UND ANDEREN

HERAUSGEGEBEN VON

CARL BEZOLD

EINUNDZWANZIGSTER BAND.



STRASSBURG VERLAG VON KARL J. TRÜBNER 1908. PRESERVATION
REPLACEMENT
REVIEW v.1-16 repl.
m/f only

Akademische Buchdruckerei von F. Straub in München

# INHALT.

|                                                                         | Seite |
|-------------------------------------------------------------------------|-------|
| M. Hartmann, Die Südarabischen Inschriften Louvre 15-29                 | . 1   |
| H. V. Hilprecht, Die Stellung des Königs Ura-imitti in der Geschicht    | ie 20 |
| Chr. Sarauw, Die altarabische Dialektspaltung                           | . 31  |
| E. Littmann, Abessinische Glossen                                       | . 50  |
| M. Cantor, Babylonische Quadratwurzeln und Kubikwurzeln                 | . 110 |
| W. H. Worrell, The Interrogative Particle مُعَلُ in Arabic according to | _     |
| Native Sources and the Kur'an                                           |       |
| Th. Nöldeke, Syrische Inschriften                                       |       |
| A. Poebel, Das zeitliche Verhältnis der zweiten Dynastie der grössere   | •     |
| Königsliste zur dritten Dynastie                                        |       |
| Fr. Thureau-Dangin, La deuxième dynastie du Canon royal et la da        |       |
| de la fondation du royaume babylonien                                   |       |
| J. Barth, Zu den Papyrusurkunden von Elephantine                        | . 188 |
| Th. Nöldeke, Neue jüdische Papyri                                       |       |
| I. Löw, Der Reis                                                        | . 206 |
| A. Poebel, Das Verbum im Sumerischen                                    | . 216 |
| M. Jastrow, jr., Urumuš                                                 | . 277 |
| St. Langdon, Lexicographical Studies                                    | . 283 |
| R. Růžička, Ueber die Existenz des È im Hebräischen                     | _     |
| P. Jensen, Von Nestor-Samuel bis zu Orestes-Salomo                      | . 341 |
| Th. Nöldeke, Aramäische Inschristen                                     | . 375 |
| In. Mordene, Manualana Manualana                                        | . 3/3 |
| SPRECHSAAL:                                                             |       |
| K. Vollers, Der Name Moab                                               | . 237 |
| S. Fraenkel, Zu den Papyri von Elephantine                              |       |
| I. Goldziher, Notizen zu der Zaubersormel, ZA XX, 406 ff                | . 244 |
| D. Künstlinger, Aus einem Briefe desselben an C. Bezold                 | . 245 |
| A. Condamin, Une nouvelle inscription de Samsi-Adad                     | . 247 |
| C. Bezold, Zu der neuen Inschrift Šamši-Adad's                          |       |
| M. Streck, عنصد (عامد ) = babyl. Mami (Mama)? — Kardunias .             | . 254 |
| Jos. Halévy, Aus zwei Mitteilungen desselben an C. Bezold               | . 389 |
| <i>y</i>                                                                | - '   |

į

Die Verantwortung für die einzelnen Artikel tragen allein die Verfasser.

Seite



### Die Südarabischen Inschriften Louvre 15-29.

'est

Von Martin Hartmann.

Der alte Bestand des Louvre, Nr. 1-14, wurde von JOSEPH und HARTWIG DERENBOURG beschrieben in Nouvelles Études sur l'Épigraphie du Yémen (Revue d'Assyriologie I (1885), 50-65). Später gesellten sich dazu die 14 Inschriftsteine, die als Besitz der Académie des Inscriptions et Belles Lettres im Jahre 1883 von Joseph und Hartwig Derenbourg in den Études sur l'Épigraphie du Yémen V (Yourn. Asiat. 1883, II, S. 229-77) behandelt waren. Im Jahre 1886 erwarb das Louvre die Sammlungen Alfred BARDEY und Louis Besson. Ihre Beschreibung liegt nun vor in Hartwig Derenbourg, Premier Supplement aux Monuments Sabéens et Himyarites du Louvre (Revue d'Assyriol. VI (1904), Sonderabdruck. Paris, Leroux 1905, 18 Seiten). Darin sind diese Inschriften Nr. 15-29 genannt (15-24 = BARDEY 1-10, 25-29 = Besson 1-5). Ein Louvrestein ohne Nummer, der im Jahre 1885 von dem Schiffskapitän Camoin mitgebracht und 1904 oder 1905 von dessen Erben dem Louvre geschenkt wurde, ist behandelt von HARTWIG DERENBOURG in Une Inscription Yemenite nouvellement entrée aux Musées du Louvre (CR des Séances de l'Académie des Inscriptions 1905, S. 235 ff.) und in Le Culte de la Déesse Al-'Ouzza en Arabie au IVe siècle de notre ère (Recueil de Mémoires Orientaux, par les Proff. de l'école des LL. OO. VV., Paris 1905, 33 ff.). In Premier Supplément (s. oben) wird zu Louvre 21 der Stein Glaser 424 Zeitschr, f. Assyriologie, XXI.

als nouvellement acquis par le Louvre erwähnt. Aufgestellt sind von den nach obiger Aufzählung sich ergebenden 45 Stücken (in Wirklichkeit 48, weil Louvre 14 vier Stücke umfasst) 34. Die übrigen befinden sich im Magasin des Antiquités Asiatiques, werden aber auf Meldung bei dem Konservator der Abteilung gezeigt.

Aus der Bearbeitung von Louvre 15—29 in *Premier Supplément* teile ich hier das Wichtigste mit, indem ich abweichende Deutungen begründe.

Zu Louvre 15: Die Inschrift wurde zuerst behandelt von Derenbourg in *Un nouveau roi de Saba'* (Bibl. de l'Ecole des Hautes Etudes I (1889), 93—97). Er hätte sagen können Deux nouveaux rois. Denn die Gleichstellung des Vaters des neuen Königs mit einem bekannten König ist nicht wahrscheinlich. Die Inschrift lautet:

## 

d. h. »Naša'karib Juha'min, König von Saba', Sohn des Damar'alā Dārih, hat erneut und restituiert Azlam und hat geweiht 'Attar von Dīb[ān . . . . . Wir kennen keinen Naša'karib Juha'min, König von Saba'. Wir kennen einen »Damar'alā Dārih, König von Saba' und Dū Raidān, Sohn des Kariba['īl aus Louvre 5.') Sollte wirklich der Sohn eines Königs von Saba' und Dū Raidān sich »König von Saba' genannt haben? Man nimmt an, Raidān sei den Saba'-Königen zeitweilig verloren gewesen; das hätte sie kaum veranlasst, in ihrem Titel auf diesen Besitz zu verzichten. Wie es zwei Könige Kariba'īl Wātir Juhan'im gibt, die streng gesondert werden müssen, so sind auch zwei Damar'alā Dārih anzunehmen: ein König von Saba'

<sup>1)</sup> Louvre 5 ist gleich der PRIDEAUX-Inschrift (ohne Nummer), die in Transact. Soc. Bibl. Archaeol. II (1873), 23 publiziert ist. Ihre ersten drei Zeilen (bis Saba) sind gleich Fresnel 31 (vgl. Fr. 24).

und ein König von Saba' und Dū Raidan«. - Was Azlam ist, entzieht sich uns. Derenbourg las 1889 (in Un nouveau roi) אצלם und übersetzte >les images et le trésor [הקני] de 'Athtar'. Jetzt findet er in סלפו »la ville arabe d'Athlam. sur laquelle on peut voir Al-Hamdant, Djaz. 180, 15; Al-Bekri 94; Jāķoūt 1,372 [lies 312]. Nur ist an diesen Stellen von einer Stadt Azlam nicht die Rede. Hamdani hat: mit kilāb sind hier wohl die) الدمان واظلم موضعان لكلاب nordsyrischen Banū Kilāb gemeint; s. Hamd. 132, 19). Bei من جهة الشام من منازل سعد ابي وَجْزَة :Bakrī ist Azlam und bei Jaqut ist Azlam als Name verschiedener Berge belegt. Die zitierten Stellen sprechen also nicht von einer >Stadt«, noch auch kommen sie wegen der geographischen Lage irgendwie für die Erklärung hier in Betracht. Mit der »Stadt« entfällt die Aenderung von הגנאן in הגנאן »a entouré d'un mur«. Eine Aenderung solcher Art darf bei vollkommen sicherer Lesung nur gewagt werden, wo die Deutung des Gegebenen sich versagt und Indicia für das Konjizierte vorliegen. Hier aber stimmt הגבא vortrefflich zu dem החרח, an das es angeschlossen ist, denn גבא ist ersichtlich der südarabische Vertreter des nordarabischen (vgl. 71h im Aethiopischen, dem ebenfalls رجم fehlt). »Erneuern« und »zurückkehren lassen« scil. in statum priorem berühren sich eng. Da die Schlösser der südarabischen Grossen gewöhnlich ihre besonderen Namen hatten, liegt es nächst, an ein von dem König wiederhergestelltes und neu in Aufnahme gebrachtes Schloss Azlam zu denken. - Derenbourg schreibt Dhaiban und erinnert an 'Athtar de Dhaiban, seigneur de la Mer de danger, que j'ai rencontré dans les inscriptions 2, 20 et 23 de la Bibliothèque Nationale, qui se retrouve aussi dans Glaser 686 d'après Glaser, Abessinier 37 n. 1, cf. p. 108. Nun wird aber bei dem Fehlen des jā besser Dībān gelesen werden (vgl. דיב(וֹי)ן im AT

pass. und Meša 21. 28) und der » Seigneur de la Mer de danger « wird vielmehr ein » Seigneur du pays Haftbum « sein.

Zu Louvre 18: Die bustrophedon laufende Inschrift (= Prid. 7) lautet:

#### Derenbourg übersetzt:

- 1 par ordre de celui qu'il a servi, il a fait et [bâti.....
- 2 quatre sur trois le réservoir d'eau
- 3 pour lui, toute citerne appartenant à leur chef....
- 4 le .... en galerie ombreuse, 1) qu'a acquis 'Amkhau-
- 5 lam. Au nom d'Ilmakkāh.

Da der Stein oben und links unvollständig ist, steht nichts im Wege, im ersten Worte von Z. 1 den Rest eines Namens zu sehen, wie er ja vor dem ? de erwartet wird. Man ergänze

## I .....П州市

und übersetze: N. N. Sohn des A]bī'amar Dū Lachdum hat u. s. w. Für den Namen mit >4 1 hat man die Wahl. Derenbourg selbst ergänzte das, übrigens nicht sichere, 41 CIH 26 (= Gl. 26), 8 zu >]11 [h. Man darf wohl auch an >11 denken. In dem 1141 ist der Familienname enthalten und man hat nicht nötig, mit Derenbourg zu zerlegen 1 + 114 und ein Pron. relat. 1 in diesem schlichten Texte anzunehmen. Die Adelssippe Lachd(um) ist bisher nicht belegt. — Für den Rest der Inschrift ist eine irgendwie annehmbare Erklärung zur

<sup>1)</sup> Bei Behandlung von **1112** werden künftig die 55-Formeln der Safatena heranzuziehen sein. Eine Zusammenstellung s. Dussaud, *Arabes* 104 f., vgl. auch 137.

Zeit nicht zu erzielen. Die Uebersetzung von Z. 2 erscheint mir nur als ein zusammenhangloser Komplex von Worten.

Zu Louvre 19: Der geringe Rest lautet:

### , ∏Ф∏4>Ψ 1 2 トየ५೪५1Ф

Derenbourg sieht in dem zweiten Worte von Z. 1 den Namen der Stadt, wo das \$\pi \pi \pi \pi \pi \pi \pi \pi \rm \text{21} \quad war: \peut-\text{être \text{etait-ce}} \rm \text{21} \quad de \text{Hal\text{evy 435}} \text{[l. 485], l. 3 et 4, notre texte \text{etant peut-\text{être \text{etalt etant peut-\text{être \text{etalt etant peut-\text{etre \text{etalt etant peut-\text{etalt etant etalt etant peut-\text{etalt etant etalt etalt

Zu Louvre 20: Die Inschrift, die oben, rechts und und unten vollständig ist, lautet:

Derenbourg übersetzt:

- 1 Na'amwadd, et Na'amgad, et Bil[..., filles de
- 2 Ben'îl Youhaşbih, servantes de [...., ont consacré la terre
- 3 de choix Toubal(?) qu'elles possédaient, et ont voué [le] sanc[tuaire
- 4 à Ta'leb Riyam et aux dieux maîtres [de leur maison-Zum Namen נעמגרא vergleicht Derenbourg pun. געמגרא, in lateinischen Inschriften namgedde, namgidde. Durch

dieses [1] oh ist die Lesung des gleichen Namens gesichert für CIH 21, 1 (1) 10 ho; die Bemerkungen D. H. Müller's und Derenbourg's dazu werden nun gegenstandslos); ich glaube auch auf der Tafel das 7 zu erkennen. — Das Vorkommen von 72 als Gottesname hier, wohl zum ersten Male in den jemenischen Inschriften, ist von grossem Interesse. 72 ist aus aramäischen und kananäischen Inschriften bekannt, s. Lidzbarski, Nordsemitische Epigraphik s. v. und die mit 72 zusammengesetzten Namen (S. 248 f.). In den safatenischen Inschriften (Vogüé 110 b) findet sich 71 zusammengesetzten Sad (= Θεος) der Aoveιδηνοι« (Arabes 148). Man hätte nicht gedacht, den

Namen או, dessen Zusammenhang mit arab. בּל CLERMONT-GANNEAU, Recueil VII, 10 durch die Schreibung Γαδδειβωlioi in Nr. 5 der MVAG 1905 von Sobernheim mitgeteilten palmyrenischen Inschriften für gesichert hält, in den jemenischen Denkmälern zu finden. Hat hier eine Entlehnung aus dem nordarabisch-aramäischen Pantheon stattgefunden? — Zu dem Namen הצכח Z. 2 bemerkt Deren-BOURG, er komme auch in der verkürzten Form יצבח in einer Louvre-Inschrift vor (J. et H. Derenbourg, Etudes sur l'Epigr. du Yémen I, 64). Das ist ebenso unwahrscheinlich wie seine Gleichstellung von יאמן und יהאמן: jene sind Iuhasbih und Juha'mīn, diese sind Jasbah und Ja'man, denn es ist nicht abzusehen, warum in diesen Fällen das Charakteristikum des s(h)-Stammes sollte bald beibehalten, bald fallen gelassen sein. - Ist wirklich für das mudaf ileh, das nach ממה erwartet wird, nur ein kurzer Name anzunehmen, so darf 71 substituiert werden. Die Frauen bezeichnen sich dann als Hörige (Dienerinnen) des Wadd. Doch ist bei dem Charakter der Urkunde, die an eine bestimmte Formel nicht gebunden ist, eine Sicherheit der Länge der Lücke nicht gegeben. Die Ergänzung ... | אמת שות wird durch eine andere zu ersetzen sein, nachdem eine neue Inschrift Burchardt's eine vollständige Urkunde gleichen Charakters geliefert hat. Diese Inschrift') — ich nenne sie Burchardt 4²) — lautet nach Foto:

## 

d. h. Luhai'att aus der Sippe Maqarum<sup>3</sup>) verfertigte und baute sein Bassin (Stauteich) zur Bewässerung seiner Palmen, (genannt) Mauzafatān; bei 'Attar und bei Almaqah!« Diese Inschrift konnte dem Herausgeber nicht bekannt

<sup>1)</sup> Herr BURCHARDT schreibt mir darüber, der Stein sei angeblich von Beduinen nach San'a gebracht und zwar »aus dem Maschrik von Mareb«: Länge des Steines 49 cm, Länge der Inschrift 40 cm, Breite des Steines 23 cm, Höhe der Buchstaben 7 cm. Der Stein ist in zwei Stücke geschlagen. Die Echtheit, wenigstens des rechten Stückes, ist mir nicht vollkommen sicher: X20941 war begonnen (oder ausgeschrieben) X2941, dann ist das O in die Mitte des 🎖 gesetzt: 👸. Zu 🔭 für 🔭 ist zu vergleichen Offio »sie haben hergestellt«, das Gl. 21 (= Langer 10 = CIH 20), 2 und in Biblioth. Nationale 19, 1 vorliegt: #40 ist eine höchst wertvolle Stütze dieses Offic (die Zusammenstellung von אים mit אוניים) wird aufzugeben sein; سن wäre 🌎 و ses ist an nar. مَسَى, die »Schwester« von 36, zu denken, das auch in konkreten Bedeutungen vorkommt). - Die Konturen der Buchstaben auf dem rechten Stücke scheinen mir etwas abzuweichen, doch kann das in den Umständen der Aufnahme begründet sein. In jedem Falle liegt, wenn Fälschung, ein gutes Original zu Grunde.

Ueber Burchardt I - 3 s. Orient, Litt.-Ztg. 1907, Sp. 241 und Anm. I.
 Mittlerweile (bis 7. Juli 1907) sind fünf weitere Inschriften BURCHARDT's eingetroffen.

<sup>3)</sup> Maqārum darf unbedenklich umschrieben werden. Denn bereits D. H. Müller erkannte (ZDMG 29, 621), dass das فر مقار V. 97 der Himjarischen Qaside, bei Aufzählung der Maţāmina, in dem كالمالة المالة المال

sein, wohl aber die andere, die das erste der beiden von I. Flemming unter dem Titel Zwei sabäische Inschriften auf der Bibliothek zu Göttingen in Nachr. d. K. Ges. Wiss. Gött., Phil.-hist. Kl. 1894. Nr. 2 publizierten Stücke ist. Z. 2 [sie stellten her] חרתו | רוים | לאנחלחמי | מקלד dieses Bassin zur Bewässerung ihrer Palmen genannt Maqlade. Es ist nicht mit voller Sicherheit aus diesen beiden Inschriften zu ersehen, ob sich der Eigenname auf die Wasseranlage oder auf die Dattelpflanzung bezieht. Vergleicht man Louvre 20, so schliesst man, dass die חרת gemeint ist. Denn in Louvre 20 kann sich der Name 111X nur auf diese beziehen. So ist auch in Flemming 1 und in Burchardt 4 מושפתן Name der חרת. In חרת wird man nun nicht mit Derenbourg nach der alten, von ihm zu CIH 24, 4 gegebenen Erklärung eine terre de choix sehen dürfen. Dass die הרח der Bewässerung diente, geht aus Gottingensis 1 deutlich hervor. Zu trennen ist dieses רח, das wohl als בוֹנְשׁ zu denken ist, von dem הרח, syr. اماندا, الماند, الماند, Heerlager ، das sich z. B. Gl. 825, 7 findet und über welches s. Nöldeke, Tabari 25 n. i. In dem 1 nach ?>\\$\omega \omega den Anfang von \1\\T\ zu sehen, scheint mir willkürlich; denn nichts liegt vor, was veranlassen könnte, an einen besondern Bau zu denken; es kann sich doch wohl nur darum handeln, die Anlage, von deren Herstellung (oder Erneuerung) die Rede ist, in den Schutz der Gottheit zu stellen. Man würde also etwa 19411 erwarten. - Zu חרת vgl. noch הרתן Hal. 210 (min.), 3 (neben משקית) und Marseille 10, 2 (neben הרתהו); חרתהו Rehatsek i (+4+5), 4 (neben נהלן).')

<sup>1)</sup> Vielleicht hat man bei מתרח an ähnliche umfassende Bewässerungsanlagen zu denken, wie sie vor einigen Monaten bei den Arbeiten der
Deutschen Orient-Gesellschaft in Qalfat Schirgat blossgelegt und in ihrer
sinnreichen Konstruktion erkannt worden sind.

Zu Louvre 21: Die Inschrift des auf allen Seiten abgebrochenen Steines lautet:

> **ልዞልት ተከተከተ የ 3甲門の早時間の早春の**2 14品の新14円ン甲3円 3 **1ሕ**ፃቸ ,, 4 AHIJANIOYOHA 5

Sie zeigt nur, dass ein Gott den Weihenden, Jahma'il, geschützt hat. Eine nähere Bestimmung liegt in Z. 3: ካቶውትዜበን Ψልበ, welche Worte von Derenboug an das Vorhergehende angeschlossen werden: »parce qu'il a exauce son serviteur Yahmī['īl] dans la forteresse Ausān«. Zu den zu CIH 289, 2 gegebenen Beispielen des Stammes חרכ 241), 12.

Zu Louvre 24 (= Prideaux 8): Die fünf kurzen Zeilen des wahrscheinlich nur rechts und unten vollständigen Steines haben ein besonderes Interesse, weil sie 1 Personennamen, 1 Sippennamen, 1 Stammnamen und 2 Gentilicia enthalten, und lauten:

> TOHOLOGIONO I **ካካፀሞ⊭፤ወ**ብሦጋየਢ 5

Derenbourg übersetzt:

- I les bisens du meilleur d'entre eux, et Iwyass....
- 2 et] sa [tri]bu Sama', et ceux-ci ont frap[pé . . . . .
- 3 . . . . et son serviteur Iwyas
- 4 le Kahlānite, le Sama'ite, de deu[x . . . . .
- 5 le meilleur d'entre eux Dhoū-Hadanān . . . . .

Das Hook Z. 1. 3 Iwyas zu lesen, liegt kein Grund vor. Es ist nicht abzusehen, warum wir wegen חמיר himjar alle Wörter, die an dritter Stelle ein j haben, fi'jal lesen sollen (also auch שעיד Si'jad?). Uwais ist ein gut belegter Name der islamischen Frühzeit, vgl. Uwais Alqaranī, gest. 37/657.') — In Z. 5 findet sich der Name 44144.

für den Derenbourg auf الحَضَري bei Hamdani Gaz 111, 2. 164, 22. 24. 168, 7. 169, 4 verweist. Es ist fraglich, ob an diesen Ortsnamen zu denken ist. S. das über die Sippennamen in meinem Die Arabische Frage (im Druck), Ausführung 27 Gesagte. Seltsam ist, dass dem 44144 kein Personenname vorhergeht, sondern @14>94; das @14>94 in Z. 1 gibt keinen Anhalt zur Deutung. - Der Stammname of in Z. 2 hat ein beträchtliches Interesse. Er ist ein weiterer Beleg für die von mir zu Burchardt 3, 11 (OLZ 1907 Sp. 245 n. 2) gemachte Bemerkung, dass man sich nicht selten »von der etymologischen Schreibung emanzipierte«, wenn man ein ā am Ende zu schreiben hatte, das auf ai zurückging. Dieses of neben Post ist vollkommen gesichert durch Gl. 302 (CIH 37), wo in Z. 1 und 3 von dem מלך שמעי, Z. 7 und 8 vor dem שעבן שמע die Rede ist, ersichtlich von demselben Stamme, der in Gl. 1359/60, 2 שעבן שמעי תֹלחן החשרם genannt ist; vgl. zu der Unterdrückung des j auch גרית הגר (für הגרי) in derselben Inschrift Gl. 302, 7. — Schwierigkeit macht das 4014 in Z. 4, das auf 19144 folgt und wie dieses eine Nisbeform darstellen wird; man erwartet hier שמעץ.

Zu Louvre 26 = Glaser 71 (?, nach D. H. MÜLLER und meiner Kopie der Inschriften Glaser 1—275: Nr. 72) = CIH 230; auch ediert und übersetzt von D. H. MÜLLER in Südarabische Alterthümer (Wien 1899) S. 41 f.2) — Text:

## 

<sup>1)</sup> Es ist nicht ohne Bedeutung, dass dieser Uwais aus dem jemenischen Stamme Madhig ist.

<sup>2)</sup> MÜLLER'S Text ist ein lehrreiches Beispiel, was aus einer Inschrift bei ungenügender Vorlage werden kann.

Der Stein ist rechts und links abgebrochen. Die Ergänzungen sind ganz unsicher. Die Zeilen waren wohl mehrere Male so lang als sie jetzt sind. — Die Lesung ist nirgends zweifelhaft. Derenbourg hat in Z. 3 sowohl im Corpus als hier **日**0 平片. Die Fotografie (Tafel XXV) zeigt aber mit vollkommener Deutlichkeit Ho44, wie auch D. H. MULLER in der sich nur auf Glaser's sonst ungenaue Abschrift stützenden Wiedergabe hat. Die Deutung der drei Namen mit H in Z. 3 wird davon auszugehen haben, dass auch sonst Brunnen und Ländereien Eigennamen tragen (vgl. S. 8). Es ist mit dū ahwad, dū uhaij und dū samakum (sāmikum?), denen wenigstens noch ein da-Name vorausging, kaum etwas Anderes gemeint als die Namen der Zisternen, Brunnen und Gemüsegärten, von deren Herstellung in der Inschrift die Rede ist. - Die Familie der Weihenden wird besser als בנו נמרם denn als בנו נמרן angenommen werden. — Das בקל in Z. 2, gleich nar. יִשָּׁל (nicht וִישׁל) sichert das Vorkommen des Wortes in den Inschriften (berichtige danach OLZ 1907 Sp. 244 n. 1);1) auf die Zusammenstellung mit שלכקל Hal. 151, 9 weise ich hier wie-

Zu Louvre 27: Petit autel portatif . . . . . , sur lequel on lit:

Image de Yaf'an 4009 X 11 12

derholt hin.

L'emploi du féminin מלען pour exprimer l'image prouve que désigne ici une déesse. In Wirklichkeit beweist X11% nur, dass es sich um ein weibliches Wesen handelt. Es ist zu vergleichen, dass auf den kyprischen Inschriften für Statue ממלח steht, wenn sie eine männliche, חמסם, wenn sie eine weibliche Person darstellt (Belege bei Lidzbarski, Nordsem. Epigr. 151 n. 3). Dass die weibliche Person eine Göttin sei, ist durch nichts erwiesen. Im Gegenteil, Alles

<sup>1)</sup> Doch wird das 'קק' in GLASER's Version von CIH 11 dadurch kaum gestützt; die Tasel zeigt an der Stelle keine Spuren von Schrift.

spricht für eine Sterbliche. Es ist an sich unwahrschein-

lich, dass der Gottheit ein Bild ihrer selbst dargebracht und in ihren Schutz gestellt wird, wie man ihr das Bild von Kamelen darbringt oder die Inschrifttafel. Wir wissen auch aus verwandtem Kreise: es sind die Statuen der weihenden Personen selbst, die im Tempel aufgestellt wurden; über die Bedeutung dieser Weihungen cfr. Perrot et Chipiez III, 254 ff. (Lidzbarski, a. a. O. 151 n. 4). Wir haben hier also in 4009 einen einfachen Frauennamen, auch nicht nötig, um die Göttin glaubhafter zu machen, mit der Auslassung durch den Steinmetz als Nothelfer zu operieren: »le lapicide, à court de place et venant de tracer le taw final de צלמח, a omis חֹד, celle de's. Die Ergänzung zu hoopix H ist noch aus einem besonderen Grunde unwahrscheinlich: die Göttin hätte dann den Namen »Frau von Jaf'an« geführt, d. h. Angehörige des alten Adelsgeschlechtes der Minäerzeit, das zur Zeit der Aufstellung des 4009 X 112 wohl schon ausgestorben oder als Adelssippe beseitigt war, dessen Namen aber man kaum in einem Gottheitnamen suchen wird. 1) Wir sind nun ausserdem in der guten Lage, mit einiger Sicherheit ein zweites Frauenbild als der Gottheit geweihte Statue nachzuweisen. Die Urkunde darüber ist der von Derenbourg selbst mehrfach behandelte Stein, auf den er hier Bezug nimmt mit >un cippe, récemment entré au Louvre appelle צלמחן la statues vouée à la déesse viv = Al- Ouzzas. Es heisst da: N. N. weihte seiner Herrin 'Uzzajān

..... 3146148 X 1510 X NOTH HILL STATE Status seiner Tochter N. N. «.\*) DERENBOURG

<sup>1)</sup> Ueber die Sippe Jaf'an, eine der wichtigsten alten Adelssippen s. mein *Die Arabische Frage* (im Druck), Ausführung 29. Zur Beliebtheit des Namens Jaf'an vgl. OM Nr. 20, wo die Weihenden ihr Haus (Schloss) »Jaf'an« nennen, und die Zitate dazu S. 72.

<sup>2)</sup> Auf die Frage, ob 17X0X1H als Eigenname anzusehen sei oder das ihm folgende ... 2146, gehe ich hier nicht ein. Mir scheint ein Name

übersetzt: >en faveur de sa fille« und fragt >quelle nuance exprime la préposition ל devant ו-פתחהו Vielleicht war ihm das Nächstliegende zu banal und der Erwähnung unwürdig. Der Gebrauch des 5 als Exponent des Genetivverhältnisses scheint bisher in den Inschriften nicht nachgewiesen. Ihn hier zu finden, hindert nichts. Wohl aber empfindet man, dass diese etwas umständliche Ausdrucksweise in unserm Falle angemessen ist, um das Stoffwort nicht von dem Gegenstande zu trennen. - Noch ein Wort zu dem » Petit autel portatif«. Eine Begründung dieser Bezeichnung wäre erwünscht gewesen. Die Maasse dieses Altares« sind: Höhe 0,09 m, Breite 0,095 m, Tiefe 0,095 m. Der Stein mit der 'Uzzajān-Inschrift hat: Höhe 0,165 m. Breite 0,10 m, Tiefe 0,06 m. Die Breite ist also bei beiden Denkmälern fast gleich (0,5 und 10 cm); die Verschiedenheit der Tiefe ist unwesentlich (9,5 und 6 cm). An Höhe hat der 'Uzzā-Stein fast das Doppelte (16,5 cm gegen 9 cm). Die Differenzen berechtigen meines Erachtens nicht, den grossen Stein als »petit cippe«, den kleinen als »Taschenaltar« zu bezeichnen. Beide Stücke sind ejusdem generis, beide sind Statuensockel. Auf den von o cm Höhe hätte man mehr schreiben können. Was drauf steht, genügte der Person, die die Statue herstellen liess: Bildnis der Taf'ān«.

Zu Louvre 29: Der Text ist unsicher, weil der Stein eine Fälschung ist. Es liegt aber Nachbildung eines Originales vor. Der Stein zeigt:

የሐነካበነጻ1• $\mathbf{X} \cdot \mathbf{y}^{-1}$  ሐነየብሐዝነውሃ> $\mathbf{X} \cdot \mathbf{4}$  ሕነየበት $\mathbf{X}$  ዘነጻ>1ት  $\mathbf{2}$  ነካገበት $\mathbf{X}$  ወሃው 5 ቀንሞወነካበሦሕነ• 3

Derenbourg's Ergänzung und Erklärung setzen, auf

mit XIII so gut denkbar wie die zahlreichen Namen mit عبد vgl. عبد vgl. عبد

die Unsicherheit des Textes sich stützend, statt der vom Stein gezeigten Werte andere ein, die, scheint mir, nicht genügend begründet sind. Nun ist unzweifelhaft bei schlecht tradierten Texten ohne Hypothese nicht auszukommen, es empfiehlt sich aber, sich dabei in den Grenzen des Möglichen zu halten. Für Z. 1. 2 wird als Inhalt supponiert, wenn auch »sous toutes réserves«: ».... 'athalt Athlam, fils de Sak[...., fils de ...., fils de] Ilram, est celui qui a fait [des prisonniers importants u. s. w. Eine solche Konstruktion anzunehmen widerstreitet dem, was wir sonst aus den Inschriften wissen. Ein mit H beginnender Satz wird sich kaum irgendwo als das Prädikat eines Nominalsatzes nachweisen lassen. Da das dem PNAXH vorhergehende Wort ein Personenname ist, wird in dem PNAXH ein Attribut oder der Sippenname vorliegen. Die Aenderung in PNAXH ist nicht zwingend, wenn auch PNH belegt ist. — Zu dem PNHH,1) neben welchem Yo1HH gut belegt ist, ist jetzt auch das (neben בעלסמן) heranzuziehen, das Littmann in den Safa-Inschriften erkannt hat.2) Es ist nicht der geringste Zweifel, dass פעלשמין wesensgleich ist.3) Wir wissen, dass in den Keilinschriften

<sup>1)</sup> Es kommt vor PIHH in IDONITAH OM 1, 3 f.; POIHH in POIHHOUTTH Os. 32, 4, in IDONITHOUNH ADONITH OM 1, 3 f.; POIHH in POIHHOUTTH Os. 36, 2 f., in ISTIPOIHH Hal. 149, 6; vgl. POIHH ohne erkennbaren Zusatz Fresnel 20, Os. 33, 2, Hal. 171, 4, Hal. 359, 5 (POIHH). Die Erklärung Mordtmann's OM S. 12, POIH sei aus PIH so entstanden, dass »das O in die Wurzel eingedrungen ist, um den Hiatus zu vermindern, ähnlich wie im Altäthiopischen (DILLMANN, Grammatik der äthiopischen Sprache § 41)«, befriedigt nicht.

<sup>2)</sup> American Journal of Archaeology 1905 S. 408.

<sup>3)</sup> Gegen LIDZBARSKI, Ephemeris I, 246 f. Seine Einwände erledigen sich durch das im folgenden Vorgetragene. Der Ausweg »In ישׁמוּר wahrscheinlich kein Ortsname, sondern ein Appellativ; die Bezeichnung bedeutet vielleicht, der Hoheitsvolle', « ist nicht glücklich. Wie soll

von Marduk als König, von Ištar als Herrin von same-e (samē) a irsiti(m) der Himmel und der Erde« die Rede ist. Wir wissen ferner, dass Babylon zu einer Zeit die religiöse Zentrale für die Euphrat-Tigris-Länder und die benachbarten Gebiete war« (so Lidzbarski selbst Ephem. 1, 256). Jemen wurde von babylonischem Einflusse bestrichen, sei es direkt, sei es auf dem Umwege über Syrien. Wir finden eine der babylonischen Gottheiten, die als Gebieter der Himmel und der Erde in den Keilinschriften vorkommen, bei Kananäern und Aramäern als Duddud bezw. מעשמוי) Lydwad. Man mag in diesem Herrn der Himmel« Marduk oder Ištar sehen. 1) Erscheint

1) Trotz der Verschiedenheit des Geschlechtes liegt es näher an Istar zu denken. Der ihr entsprechende 'Attar ist der Politik, dessen Ursprung bald vergessen wurde. Aehnlich spuken im Kopf Mohammed's alte Gott-قل أعوذ بربّ الناس heiten in den drei Hypostasen Allah's Koran 114, 1 »Herr der Menschen«, »König der Menschen«, »Gott der Menschen«. Ob die heidnischen Zeitgenossen Mohammed's bei Anwendung der Termini an bestimmte Gottheiten dachten, bleibe dahingestellt; ähnlich war es mit ب العالمين, das wohl schon vor Mohammed stehendes Beiwort Alläh's war. Treffend weist Lidzbarski auf רְבּוֹן hin, die bereits in der älteren nachbiblischen רַבּוֹנוֹ שֵׁל עוֹלַם, הַעוֹלְמִים Literatur sehr häufig sind, Vgl, auch unser »Der HERR«, »The LORD« in gewissen Kreisen und modernes الربّ bei Arabern unter Einfluss dieser Kreise. - Ich verwahre mich ausdrücklich dagegen, dass ich in den drei Wesen, die eines sind (Dreieinigkeit), die direkten Abkömmlinge von Sin, Šamaš und Ištar sehe, wie es die modische Theorie gewiss tun wird. Es ist unerwiesen und unerweisbar, dass die religiösen Aeusserungen Arabiens in solcher Weise unter dem Einfluss der »altorientalischen Weltanschauung« gestanden haben,

nun in Jemen ein פעלשמם entspricht. so liegt der gleiche Ursprung nahe. Eine Parallelerscheinung bei beiden ist ein wichtiges Argumentum. בעל erscheint sonst mit Ortsnamen: ב' חרן ב' צרן בעל צר בעל שמם klingt doch ganz anders als בעל שמם eines bestimmten Ortes; er ist den in diesen Namen ausgedrückten engen Beziehungen zu seiner Klientel enthoben und in die Ferne gerückt. Genau so ist's mit H: die Regel ist, dass in den mit H, XH zusammengesetzten Worten der zweite Bestandteil anders geartet ist als Poll. Der Parallelismus dieser beiden Erscheinungen ist, so viel mir bekannt, bisher nicht beachtet worden. Er spricht dafür, dass in beiden Kult-Gruppen, der kananäisch-aramäischen und der südarabischen der Name >Herr der Himmel« ein Fremdling ist. Von den בעלשמן-Inschriften reicht keine, das darf man mit Lidzbarski (S. 252) annehmen, über das Jahr 200 v. Chr. hinaus. YOAHH kommt in einer Inschrift von dem Ma'rib-Damme vor (Fresnel 20), 1) war also in Jemen bekannt schon zur Zeit der Mukarrabe von Saba. Mag auch von den anderen Texten, in denen PosiH vorkommt, keiner nachweislich älter sein als die nordsemitischen Texte mit dem entsprechenden Namen, so ist Fresnel 20 entscheidend für die ältere Bekanntheit des Jemen mit der Gottheit. Das hat auch nichts Befremdendes, denn ex silentio non concluditur: eine Gottheit, die erst um 200 in Denkmälern vorkommt, kann sehr wohl schon Jahrhunderte vorher verehrt worden sein. Ebenso wenig ist ein Schluss daraus zu ziehn, dass >Himmel« in dem nichtkoranischen und nicht islamisch zugestutzten älteren Nordarabisch und in den jemenischen Denkmälern (abgesehen von unserm Namen) nur im Singular vorkommt2) (das

<sup>1)</sup> Sie besteht nur aus den Zeichen **†©11 HIQ 1** mit den bisher nicht gedeuteten Eingangszeichen; das ist wohl: »Opferort des Da Samawi«.

<sup>2) 1914 = &</sup>gt;der Himmel« findet sich OM 41-44, 3 119141 11>40; Hal. 63, 7 191411111111111 >der Rahmän, der im Himmel

Aethiopische mit seiner verhältnismässig späten literarischen Festlegung darf nicht herangezogen werden<sup>1</sup>)). Es gingen allenthalben »der Himmel« und »die Himmel« nebeneinander her, so dass das eine in diesen, das andere in jenen Kreisen üblicher war. Man wird nicht mit voller Sicherheit sagen können: »die Form wie ist erst mit dem Eindringen der babylonisch-jüdisch-christlichen Vorstellung von den sieben Himmeln entstanden« (Lidzbarski. Ethem. 1, 246). Diese Fassung führt zu der schiefen Vorstellung, als sei Babylonisches in den Koran lediglich durch jüdisch-christlichen Einfluss gekommen. wir >christlich aus, so bleibt uns schon ein viel weiterer Spielraum. Aber selbst »jüdisch« ist zu streichen. Das Judentum war ein Hauptträger babylonischer Vorstellungen, aber sicherlich nicht der einzige. Lange bevor es diese Rolle übernahm, wirkte das Zentrum Babylon mit seiner Vorstellungswelt auf weite Fernen, wirkte bis nach Jemen hin. Und als das Judentum babylonisch durchsetzt war, gab es neben ihm andere Faktoren, die es ebenso waren und Babylonisches in die Welt trugen. Wenn hier von Babylon als dem Originalsitze der Verehrung des »Herrn der Himmel« die Rede ist, so ist damit nicht durchaus das Babylon der semitischen Herrscher gemeint. Auch nach Vernichtung der vorderasiatischen Weltmonarchie semitischen Charakters blieb Babylon ein religiöser Mittelpunkt ersten Ranges. Dass Lehre und Kult von den neuen Verhältnissen berührt wurden, wird sich kaum bestreiten lassen. Die Nachfolger der Neubabylonier, die Achämeniden, konnten den alten Kult nicht sofort beseitigen. Die Infiltrierung mit Religions-Elementen der per-

2

iste. Die Zusammenstellung hold Hille Marseille 13, 3 (die Lesung Derenbourg's ist kaum anzuzweiseln) ist nicht sicher zu erklären; Derenbourg übersetzt: » Wadd le Céleste«.

<sup>1)</sup> Doch sei mit MORDTMANN, OM 12 hingewiesen auf das 371131

sischen Herrschaft wird nach und nach vor sich gegangen Die Himmel« bleiben dabei bestehen: auch die sein. Lehre Zoroaster's kennt mehrere Himmel, 1) die sie wahrscheinlich aus der älteren Naturreligion übernommen hat. Die Mischformen, die aus der Aufpfropfung des Zoroastrismus auf das semitische System sich ergeben, sind eines der interessantesten Probleme der Religionswissenschaft. Das, was davon vorliegt, lehrt uns, recht vorsichtig zu sein in Bestreitung von Möglichkeiten, für die sich anderweit Indicia beibringen lassen. In unserm Falle gelangen wir zu folgendem Schlusse: POILH als Mitglied des jemenischen Pantheons wird durch zahlreiche Erwägungen als ein Gegenstück zu dem nördlichen בעלשמו בעלשמו glaubhaft gemacht. Es muss unentschieden bleiben, zu welcher Zeit und durch welche Vermittlung die Einführung des »Herrn der Himmel« nach Südarabien erfolgt ist. Es ist aber auch zu erwägen, ob nicht spontane Entstehung in Südarabien angenommen werden darf, in dem Sinne, dass die Vorstellung einer Mehrheit von Himmeln, sei es original<sup>2</sup>) sei es importiert,<sup>3</sup>) vorhanden war, und dass irgendwelche Elemente des Volkes in Jemen (es ist nicht zwingend, an die Priesterschaft zu denken) einem der höchsten Wesen die Herrschaft über diese Himmel zuschrieben und es danach benannten.

Wenn an diese Einzelbemerkungen ein Allgemeines geknüpft werden darf, so ist es die Beobachtung, wie sehr die Deutung der Inschriften abhängig ist von dem Verständnis der allgemeinen Verhältnisse der südarabi-

<sup>1)</sup> JACKSON, Die Iranische Religion (Grundr. d. Iran. Philol. 2), 671.

<sup>2)</sup> In der reinen Naturreligion des vorzoroastrischen Persiens waren die Vorstellungen vom Weltall gewiss unabhängig von den Lehren der babylonischen Priester-Astronomen.

<sup>3)</sup> Ausser an die Einschleppungen durch die Juden und später die Christen ist auch an die Beutezüge der Jemener zu denken: sie selbst nahmen in den Aussenbesitzungen, wie Dedan-Al'ola, Fremdes auf und brachten von dort in den Sklaven (auch Hierodulen) Organe einer nicht zu unterschätzenden Befruchtung mit Fremdem mit.

schen Welt. Wir müssen Derenbourg dankbar sein. dass er seine langjährige Erfahrung, seine mühevollen Materialsammlungen und seinen unermüdlichen Fleiss immer von neuem in den Dienst der epigraphischen Denkmäler Jemens stellt. Aber die Deutung von Louvre 18, 1 ist ein Schulbeispiel dafür, wie die rein philologische Erklärung versagt, wo die archäologische Betrachtung die sichere Lösung des Problems leicht gewährt. An erster Stelle ist die soziale Ordnung der südarabischen Volksgemeinschaften zu erforschen, sind die Gesellunggruppen iener Gesellschaft zu untersuchen. Schon die äussere Form der Denkmäler, die mit nicht zu zahlreichen Ausnahmen den Namen ihrer Errichter in einer die soziale Schicht verratenden Weise bezeichnen, weist auf die Wichtigkeit dieser Seite der Behandlung hin. Man kommt um sie nicht mit der Ausflucht herum, sich bin nicht Soziologe«, so wenig die Nichtzugehörigkeit zur »Zunft« der Religionswissenschaftler eine Entschuldigung für ungenügende Behandlung der religiösen Seite von Urkunden ist. Richtig ist, dass die Entwicklung der südarabischen Gesellschaft bisher nicht zum Gegenstand einer Sonderuntersuchung gemacht worden ist. Der Versuch, den ich demnächst in Die Arabische Frage (Der Islamische Orient II) vorlegen werde, macht nicht den Anspruch, ein vollständiges und scharfes Bild jener Gesellschaft zu liefern, aber er gibt das Material der Denkmäler nach einigen Richtungen in einer Ordnung, die die Fehlerquellen beschränken wird.

### Die Stellung des Königs Ura-imitti in der Geschichte.

Von H. V. Hilprecht.

In seinen kürzlich erschienenen Chronicles concerning Early Babylonian Kings (2 volumes, London, 1907) hat King uns einen äusserst wertvollen Beitrag für die babvlonisch-assyrische Chronologie geliefert. Mit besonderer Genugtuung begrüsse ich, dass King in diesem Werke in mehreren wesentlichen Punkten, wenn auch auf andere Weise zu ähnlichen Resultaten gekommen ist als der Schreiber, so in der Annahme des Ursprungs der sogenannten II. Babylonischen Dynastie aus dem Meerlande und in der allgemeinen Bestimmung der Chronologie der I. Dynastie von Babylon. Denn während ich als die beiden äussersten Grenzen für die Zeit, innerhalb deren Hammurabi gelebt haben muss, die Jahre 2000 und 1830 v. Chr. ansetzte (cfr. meine Mathematical, Metrological and Chronological Tablets from the Temple Library of Nippur, Philadelphia, 1906, pp. 43 und 45), gelangte King zu der Ueberzeugung, dass dieser Herrscher in runder Zahl etwa 1900 v. Chr. (oder ein wenig vorher) regiert haben muss.

Von besonderem Interesse ist mir und wahrscheinlich auch anderen Assyriologen, was King, l. c., Vol. I, pp. 56 ff., 136, 141, Vol. II, pp. 12—16, 117 f., 121 über die beiden Könige *Ura-imitti* und \*Bêl-ibni\* auf Grund von Brit. Mus. Nos. 26472, Rev., ll. 8—13 und 96152, Obv., ll. 1—7 uns mitteilt. Aus dem in mehreren Einzelheiten<sup>1</sup>) noch

<sup>1)</sup> Cfr. 26472, Rev., die erste Hälfte von Zeile 9 und Z. 11, und die entsprechenden Parallelstellen auf 96152.

nicht ganz durchsichtigen Keilschrifttexte ergibt sich jedenfalls mit Sicherheit, dass ein gewisser König Ura-imitti noch bei Lebzeiten seinen Gärtner namens mdEN-LIL-KAK, von King Bêl-ibni gelesen, auf seinen Thron setzte und mit seiner Königskrone schmückte, und weiter, dass (wahrscheinlich bald darauf) eben jener Ura-imitti in seinem eigenen Palaste aus einer nicht ganz klaren Veranlassung plötzlich sein Leben verlor, und dass mdEN-LIL-KAK tatsächlich in die Königsherrschaft einrückte.

Mit Recht zieht King den Inhalt einer bei Agathias sich findenden Geschichte, gemäss deren ein gewisser Beletaras, Gärtner eines Königs Beleous, der keine Nachkommen hatte, unerwartet die Königsherrschaft gewann, zum Vergleich herbei. Freilich die Aehnlichkeit zwischen den beiden Namen der eben zitierten griechischen Quelle und des Keilschrifttextes ist nunmehr gleich Null, nachdem Clay¹) gezeigt hat, dass dEN-LIL nicht dBêl zu lesen, sondern bis in die neubabylonische Zeit hinein Ellil oder Illil gesprochen wurde.

Ein Blick auf die einzelnen Abschnitte der beiden Keilschrifttafeln 26472 und 96152 genügt, um zu erkennen, dass dieselben chronologisch geordnet sind. Da nun auf der einen Tafel (26472) dem Abschnitt von *Ura-imitti* und seinem Gärtner einerseits ein Abschnitt über *Dungi* vorausgeht, andererseits die »catch-line«²) folgt: »*Ilushûma*, König von Assyrien, [zog] gegen Su-abu«, welch letzterer von King mit Recht dem Sumu-abu, dem Begründer der I. Dynastie von Babylon, gleichgesetzt wird, während auf der anderen Tafel (96152) unsere Geschichte vor einem Abschnitte steht, der *Hammurabi*'s Kämpfe gegen Rîm-Sin behandelt, so ergibt sich ohne weiteres, dass *Ura-imitti* und *Ellil-KAK* zwischen *Dungi* und *Sumu-abu*, resp. *Hammurabi*,

<sup>1)</sup> Cfr. The American Journal of Semitic Languages and Literatures, Vol. XXIII, No. 4, July, 1907, pp. 269 ff.

<sup>2)</sup> Cfr. King, l. c., Vol. I, pp. 115 ff. (with catch-line . . . which gives the opening line of the next tablet in the series a) und Vol. II, p. 14, Anm. 1.

gelebt haben müssen, oder, um uns angesichts der nunmehr bewiesenen teilweisen Gleichzeitigkeit verschiedener Dynastien vorsichtiger auszudrücken, dass *Ura-imitti* und *Ellil-KAK* in den chronologischen Listen der Babylonier irgendwo zwischen den Herrschern der zweiten Dynastie von Ur und denen der ersten Dynastie von Babylon gestanden haben müssen.

Damit habe ich bereits die Hauptdifferenz zwischen der Auffassung King's und meiner eigenen Ansicht angedeutet. King hält die beiden Herrscher für Könige Assyriens, hauptsächlich weil > Beleous and Beletaras were Assyrian kings according to Agathias (;1) weil > the catch-line of the chronicle No. 26,472 deals with the war between another early Assyrian ruler, Ilu-shûma, and Su-abu, so that the mention of two early Assyrian kings in the preceding section upon the tablet would not be cut of places; und schliesslich weil tatsächlich an early Assyrian king, who bore the name of Bêl-ibni [ the son of Adasi, the founder of the kingdom of Assyria ], is mentioned by Esarhaddon in the text of the monolith that was found at Senjîrli«. Dementgegen stelle ich als meine eigene Ueberzeugung den Satz auf, dass die beiden Könige Ura-imitti und Ellil-KAK Babylonische Herrscher waren, den ich im folgenden nun kurz zu begründen suche.

Abgesehen davon, dass bei der radikalen Verschiedenheit zwischen den Namen Beleous und Beletaras einerseits und Ura-imitti und Ellil-KAK andererseits der Geschichte des Agathias nicht die Bedeutung für die Bestimmung der Nationalität der letztgenannten beiden Herrscher zukommt, die von King angenommen wird, ist eine Gleichsetzung des Bêl(dEN)-ib-ni, Sohnes des Adasi, mit dem Ellil(dEN-LIL)-KAK der beiden neuen Texte nach dem oben Gesagten direkt ausgeschlossen, weil die ersten Bestandteile beider Namen nicht länger für identisch angesehen werden



<sup>1)</sup> Cfr. King, 1. c., Vol. I, pp. 66 ff.

dürfen. Dazu kommt noch ein weiteres. Beide Tafeln. wie sie uns auf Grund von King's Publikation vorliegen. enthalten keine assyrische, sondern babylonische Geschichte, und die tendenziöse Darstellung der Unruhen und Revolten unter Sargon I. (No. 26472, Obv. 11. 18-23), wie die eigentümliche Begründung des Todes Dungi's (ib., Rev., 11. 6-7) machen die Annahme wahrscheinlich, dass wenigstens der Text auf Tafel 26472 von einem Schreiber oder Mardukpriester in Babylon kompiliert wurde. Der bereits durch Andrae's Ausgrabungen in Qal'at Shirgât als Vater des Erishum bekannt gewordene Assyrerkönig Ilu-shûma wird am Ende dieses Textes nur erwähnt, weil er mit dem gleichzeitigen babylonischen Herrscher Suabu in feindliche Beziehung trat, ähnlich wie die Qaşalla und die Bewohner von Subartu unter Sargon I., Rîsh-Adad von Apirak und Mannu-dannu von Magan unter Narâm-Sin, oder wie auf No. 96152 Rîm-Sin von Larsa unter Hammurabi und Samsu-ilûna oder Ilûma, König vom Seelande, unter Samsu-ilûna und Abêshu', etc. Es bleibt demnach nichts anderes übrig, als in Ura-imitti und Ellil-KAK babylonische Herrscher zu sehen, die auf den alten Königslisten zwischen dem Ende der II. Dynastie von Ur und dem Anfang der I. Dynastie von Babylon eingegliedert waren.

Als die nächstliegende Fixierung der Zeit beider Herrscher ergibt sich die zweite Hälfte der ersten Dynastie von Isin, 1) von der zur Zeit noch der neunte und zehnte, wie der dreizehnte und vierzehnte König unbekannt sind, nachdem ich vor kurzem die Spuren des zwölften Namens sicher zu Za-am-bi-ia ergänzen konnte (cf. OLZ, 15. Juli, 1907, Spalten 385 ff.). Der elfte König dieser Dynastie

<sup>1)</sup> Der Gebrauch des Gottesnamens dUra(-ra), der sich auch im Namen des Begründers dieser Dynastie, Ishbi-dUra, findet, ist diesem Ansatze günstig. Die erste Hälfte der Dynastie ist ausgeschlossen, weil die ersten 8 Könige und ihre Reihenfolge durch meine neue Königsliste bekannt geworden sind.

war von mir bereits im oben zitierten Buche (BE, Series A, Vol. XX, p. 46 und 48) auf Grund der erhaltenen Keilschriftreste und datierter Nippur-Tafeln Bêl (oder nunmehr richtiger, Ellil)-ba-ni gelesen. Da nun Ellil-KAK, der Gärtner Ura-imitti's, entweder Ellil-ibni oder Ellil-bâni transkribiert werden kann, so hindert uns vor der Hand nichts, der letzteren Lesung den Vorzug zu geben und seinen Träger mit dem 24 Jahre lang regierenden König Ellil-bâni von Isin zu identifizieren. Cf. zu diesen Ausführungen noch die Königsliste auf Pls. 30 und XV meines Buches.

King selbst hatte diesen König von Isin keineswegs vergessen (cf. Vol. I, p. 67 f., Anm. 1) und sogar auch an V R. 44, Kol. III, l. 2 gedacht, wo vielleicht ein babylonischer König maEN-LIL-ib-ni erwähnt wird, aber schliesslich aus den oben angeführten Gründen sich für einen gleichnamigen, anderweitig noch unbekannten assyrischen König entschieden, zumal ich im Oktober letzten Jahres bei einem Besuche im British Museum auf sein Befragen die Mitteilung machte, dass auf meiner neuen dynastischen Liste die vom Vorgänger Ellil-ba-ni's erhaltenen Spuren einer Lesung Ura-imitti (= ZAG-LU) nicht günstig seien. Auch heute vermag ich in denselben keine Reste des gesuchten Königsnamens zu entdecken, ob wir denselben nun I Richt Elli Elli (1) oder I Richt en selben nun I Richt Elli (1) oder I Richt en selben nun I Richt Elli (1) oder I Richt en selben nun I Richt Elli (1) oder I Richt en selben nun I Richt Elli (1) oder I Richt en selben nun I Richt Elli (1) oder I Richt en selben nun I Richt en selben en selben nun I Richt en selben nun I Richt en selben einem Selben einem Selben nun I Richt en selben einem Selben einem

Es ist überdies an und für sich höchst unwahrscheinlich, dass ein Usurpator, als welcher der unmittelbare Vorgänger *Ellil-bâni*'s in meiner neuen Königsliste durch die Abwesenheit des stereotypen »Sohn von« (einmal dafür »Bruder«, nämlich des Vorhergehenden) sicher gekenn-

<sup>1)</sup> Cfr. King, l. c., Vol. II, No. 26472, Rev., 1. 8.

<sup>2)</sup> Cfr. King, l. c., Rev., l. 11, und No. 96152, Obv., l. 4.

<sup>3)</sup> Cfr. die von mir weiter unten angeführten zwei neuen Schreibungen desselben Namens,

zeichnet wird, und noch dazu ein Usurpator, der nur sechs Monate regierte, sofort seinen Gärtner auf seinen Thron gesetzt haben sollte. Ob wir nun mit King die fragliche Rev., l. o) mit a-na lâ sakân SAG-GIL(e) umschreiben und vermutungsweise mit \*that (the dynasty) might not come to an end« übersetzen, oder in dem Ausdruck hinter ana ein Ideogramm mit unbekannter Lesung erblicken, es liegt am nächsten anzunehmen, dass König Ura-imitti in ziemlich vorgerücktem Lebensalter stand, als er, offenbar weil ohne Aussicht auf direkte Nachkommenschaft und um sein Land nach seinem Tode vor inneren Unruhen zu schützen. seinen Gärtner Ellil-bani mit seiner Königskrone schmückte. Auf einen solchen König und derartige Verhältnisse werden wir aber bei genauer Betrachtung der dem unmittelbaren Vorgänger des Ellil-bâni vorausgehenden Zeile, welche den Namen des neunten Herrschers der Isin-Dynastie enthielt, geführt. Derselbe wird im Texte durch ein deutliches shesh ausdrücklich als Bruder des vorhergehenden, und demgemäss als zweiter Sohn von Bûr-Sin II. bezeichnet. Da der letztere jedoch erst nach 28 jähriger Regierung seines den Thron als Usurpator besteigenden Vaters (der darum auch nicht ganz jung gestorben sein kann) König wurde, und seinerseits selbst 21 Jahre lang die Herrschaft ausübte, so muss der zweite Sohn Bûr-Sin's II., der erst, nachdem sein Bruder gestorben oder von ihm gestürzt<sup>1</sup>) war, auf den Thron kam, damals bereits im vorgerückten Mannesalter gestanden haben. Wie wir aus der seinem Namen folgenden Zeile der Königsliste ersehen, hinterliess er tatsächlich keinen direkten Nachkommen als König Babyloniens. Demgemäss halte ich Ura-imitti für den zweiten Sohn Bûr-Sin's II. und für den neunten König der ersten Dynastie von Isin, mit dem das Geschlecht UrdNIN-IB's seinen Abschluss fand. Derselbe regierte nur

<sup>1)</sup> Cfr. meine Ausführungen weiter unten.

sieben Jahre und starb, wie uns 26472, Rev., 1. 11 erzählt, eines plötzlichen Todes, möglichenfalls durch eigene Hand oder durch Gift (cf. King, *l. c.*, Vol. I, p. 64 f., Anm. 1, und Vol. II, p. 13, Anm. 2).

Freilich scheint man das Arrangement, das der König betreffs seines Gärtners getroffen hatte, nicht allenthalben im Lande respektiert zu haben, da nach meiner Königsliste zunächst ein noch unbekannter anderer Usurpator den Thron bestieg und wenigstens nominell sechs Monate lang als König anerkannt wurde, bis es offenbar *Ellil-bâni* gelang, seinen Rivalen zu stürzen oder bei Seite zu schaffen.

Diese Auffassung, welche sich mir unmittelbar aus einem Vergleich meiner Königsliste mit dem Inhalt der beiden neuen »chronicles« von King ergab, bin ich nun aber im Stande noch anderweitig zu stützen. Am 10. Juni dieses Jahres bekam ich bei meinen Arbeiten im Archäologischen Museum zu Konstantinopel wieder eine Tafel der zweiten Campagne unserer Nippur-Expedition in die Hände, die ich mit mehreren anderen bereits früher im allgemeinen bestimmt und für eine spätere eingehendere Untersuchung zurückgelegt hatte. Sie gehörten fast sämtlich der ersten Dynastie von Isin an,1) von der im Jahre 1893, als ich die Tafeln zum ersten Male betrachtete, noch keine datierten Texte bekannt waren. Sie waren von Dr. Peters auf der Westseite des alten Shatt en-Nîl mit Texten der II. Dynastie von Ur und Tafeln der Dynastie von Larsa und der ersten Dynastie von Babylon in demselben allgemeinen Stratum gefunden worden. Hinsichtlich ihrer äusseren Form wie ihres Inhaltes, der Farbe des ungebrannten Tones und der Art, wie derselbe Siegelabdruck (soweit erhalten) achtmal auf den verschiedenen Seiten der Tafel wiederholt ist, hinsichtlich der Form des Schwures<sup>2</sup>) und der Weise der Datierung wie der Schreibung des Monatsnamens berührt

<sup>1)</sup> Cfr. im einzelnen meinen Aufsatz Der swölfte König der ersten Dynastie von Isin in Peiser's OLZ, 15. Juli, 1907, Spalte 385 ff.

<sup>2)</sup> Es wird geschworen beim Namen des Gottes und des Königs.

sich die neue Tafel, welche die Registrationsnummer > M.I.O., Ni. 311 < trägt, auf das engste mit den anderen datierten Tafeln der Isin-Dynastie. Fragmentarisch wie sie ist, misst sie 7,6 cm in Länge, 4,7 cm in Breite und 2,2 cm in Dicke.

Da der vollständige Text mit den Tafeln von Ellilbâni, Ur-dNIN-IB, Bûr-Sin II., Zambiia und den anderen aus Nippur stammenden datierten Tafeln dieser Dynastie, wie bereits angekündigt (OLZ, l. c., Sp. 387), als Vol. IV von Series A unseres Expeditionswerkes publiziert werden wird, so beschränke ich mich einstweilen darauf, das für den gegenwärtigen Zweck vollständig ausreichende Datum der neuen Tafel mitzuteilen. Es lautet:

### I. [arbuGAN-G]AN-UD-DU



Das in eckige Klammern Gesetzte ist von mir ergänzt. Dieses Datum lautet in Uebersetzung: >1. Im Monat Kisilivu, 2. am ?ten Tage, im Jahre da dUra(-ra)-i-mi-ti, der König, 3. die Stadt.... genommen hat. (1) Damit habe

I) Die vier erhaltenen Zeichen der letzten Zeile lese ich · hi in-dib-ba. In diesen Texten und auf den Tafeln Rîm-Sin's sind die 3 Zeichen KU, LU(DIB) und BA oft nicht voneinander zu unterscheiden. Welche Stadt der König eingenommen, lässt sich einstweilen nicht ausmachen. Die ganze Redensart erinnert an die von den Nippur-Tafeln Rîm-Sin's genugsam bekannten Worte: »mu Ri-im-dSin I-si-inhi in-dib-ba (ba-dib-ba, ba-dib oder ba-an-dib)«. Cfr. LINDL in BA, Vol. IV, p. 384 f. Vielleicht ist auch Z. 3 des obigen Datums zu [I-si-in-]hi in-dib-ba zu ergänzen, woraus man dann folgern dürste, dass Ura-imitti seinen Bruder I-te-ir-KA-shá stürzte, indem er Isin, den Sitz der Königsherrschaft (cfr. Z. 7 meiner neuen Königsliste und das Isinhi er nam-lugal-la bei LINDL, l. c., p. 384) eroberte.

ich die Existenz eines babylonischen Königs Ura-imitti, der mit grosser Wahrscheinlichkeit in die Isin-Dynastie gehört, unabhängig von den neuen »chronicles« King's nachgewiesen. Da ein König Ellil-bâni bereits früher als Herrscher von Isin bekannt war, so erscheint es fast ausgeschlossen, dass die von King mitgeteilten zwei gleichnamigen Könige einer anderen babylonischen Dynastie angehört haben sollten.

Man könnte mir indessen entgegenhalten, dass der auf der neuen Nippur-Tafel gefundene Ura(-ra)-i-mi-ti, selbst zugegeben, dass er der Isin-Dynastie angehörte, nicht notwendigerweise vor Ellil-bâni, wie durch King's chronicles« verlangt wird, gelebt haben muss, sondern dass er ebensogut einer der noch nicht identifizierten (der dreizehnte oder vierzehnte) Könige dieser Dynastie, die zwischen Z(S)ambiia und Sin-mâgir regierten, gewesen sein könne. Abgesehen davon, dass die erhaltenen Spuren von ll. 20 und 21 meiner Königsliste einer solchen Lesung wenig günstig sind, haben wir sogar meines Erachtens ein direktes keilschriftliches Zeugnis dafür, dass König Ura-imitti vor Z(S)ambiia, und demgemäss auch vor dessen unmittelbarem Vorgänger Ellil-bâni regiert hat.

In BE, Vol. XX, Part 1, p. 51 teilte ich bereits mit, dass Hommel den in Cuneiform Texts from Babylonian Tablets, etc. in the British Museum, Vol. XXII, Pl. 48 (= Brit. Mus. 92687), Obv., l. 10 (auf der sogenannten babylonischen Weltkarte) erwähnten Y - V (der gemäss Brunnow, A Classified List, Nos. 8147 und 8148 entweder Nûr-dDagan oder Sâb-dDagan gelesen werden kann) für einen der noch ausstehenden Könige der Isin-Dynastie hielt. Diese Vermutung erschien mir um so wahrscheinlicher, als das Vorkommen des dDa-gan in dem Namen dieses Königs auf Isin hinweist, wo dieser Gott offenbar besondere Verehrung genoss, da er in zwei anderen Königsnamen dieser Dynastie (I-din-dDa-gan und lsh-me-dDa-gan) als Element erscheint, während er sonst

überhaupt in keinem zur Zeit bekannten babylonischen Königsnamen vorkommt.

Unmittelbar nach Erscheinen meines oben zitierten Aufsatzes in OLZ (15. Juli 1907) schrieb mir Hommel am 20. Juli: >Za-am-bi-ia kann doch ein Hypocoristicum sein von meinem  $\mathcal{A} \rightarrow \mathcal{A}$  Da-gan, šarru . . . . CT XXII 48, Obv. 10 (Sab-Dagan zu Sabbîa, Sambîa). Diese Auffassung Hommel's ist jedenfalls die richtige. Denn auch sonst sind Hypocoristica von älteren Königsnamen belegt. Cfr. z. B. Z(S)a-bi-um, 1) den dritten König der I. Dynastie von Babylon, der offenbar aus Za-bi = Sabi + folgender Gottheit (cfr. Za-bi-dMAR-TU bei RANKE, l. c., p. 178) verkürzt ist, oder Immerum neben Nûr-Immer, König von Larsa (cfr. HILPRECHT, BE, Series A, Vol. XX, Part 1, p. 56 a), oder Manium neben Mannu-dannu, König von Magan (cfr. King, 1. c., Vol. I, pp. 52 f.; Vol. II, p. 10), etc. Lassen wir aber einmal diese Gleichsetzung von Z(S)ambiia = Sâb-dDagan gelten, so ergibt sich weiter, dass der in CT. Vol. XXII vor u Sâb-dDagan, sharru stehende König entweder um die gleiche Zeit als dieser oder vor ihm gelebt haben muss.

Da ich den betreffenden Band des grossen englischen Inschriftenwerkes zur Zeit nicht bei mir habe, bat ich Hommel, durch dessen briefliche Notiz ich von neuem auf den fraglichen Text hingewiesen worden war, mir die ganze Zeile zu kopieren. Der vor Ṣâb-dDagan stehende Königsname lautet nach dieser Kopie: - J-zi-tim - Li-tim Lauten des ZI (mit der Aussprache ZID) den gewöhnlichen ideogrammatischen Wert imnu hat, so interpretiere ich ZI-tim als imittim(-tim). Daraus ergibt sich dann eigentlich



<sup>1)</sup> In der Datenliste geschrieben Z(S)a-bu-um, und in Königsliste A Sa-bu-u. Cfr. LINDL, l. c., p. 363. Mit Bezug auf m, als den gebräuchlichsten hypocoristischen Index in den Eigennamen jener Periode, cfr. meine Bemerkung in RANKE, Early Babylonian Personal Names (= BE, Series D, Vol. III), p. 186, Anm. 1.

von selbst die Vermutung, dass der davorstehende Gottesname nicht ist, sondern dass im Texte in Wahrheit  $\longrightarrow$  ist, sondern dass im Texte in Wahrheit  $\longrightarrow$   $\longrightarrow$  ist, sondern dass im Texte in Wahrheit  $\longrightarrow$   $\longrightarrow$   $\longrightarrow$  ist, sondern dass im Texte in Wahrheit  $\longrightarrow$  ist, sondern dass im Texte in Wahrheit  $\longrightarrow$  ist, sondern dash im Texte in Wahrheit gestanden hat, der König dementsprechend auch hier dUra-imittim, den wir nun in vierfacher Schreibung (ZAG-LU, ZID-tim, i-mit-tim) und i-mi-tim) kennen, zu lesen ist. Daraus folgt dann unmittelbar, dass Ura-imittim vor Z(S)am-biia = Sab-dDagan gelebt und, wie der letztere, mit dem er auf das engste durch u und verknüpft ist, der Isin-Dynastie angehört haben muss. Dann aber muss er notwendigerweise, da wir alle seine Vorgänger in chronologischer Ordnung aus meiner neuen Liste kennen, der zweite Sohn Bûr-Sin's II., also der neunte König der Isin-Dynastie gewesen sein.

Der Titel sharru kênu, »der legitime König«, den er in CT XXII, p. 48 führt, charakterisiert ihn dann wohl als den König, der auf legitime Weise als Sohn Bûr-Sin's II. den Thron bestiegen hat, im Gegensatz zu seinen sechs Nachfolgern, die sämtlich als Usurpatoren zur Herrschaft gelangten.

<sup>1)</sup> Für die Schreibung des Gottesnamens mit d'Ura statt des gewöhnlichen d'Ura(-ra) cfr. RANKE, l. c., p. 92, wo lb-ku-UR-RA neben lb-ku-UR als Sohn desselben Nabi-ilishu erscheint.

# Die altarabische Dialektspaltung.

Von Chr. Sarauw.

Den sprachgeschichtlich wichtigen, bereits in alter Zeit hervortretenden Gegensatz zwischen einer westlichen und einer östlichen Gruppe arabischer Mundarten hat vor kurzem Vollers in seiner Schrift Volkssprache und Schriftsprache im alten Arabien, 1906, mit viel Material beleuchtet. Ohne mit seinem Sammlerfleiss irgend wetteifern zu wollen, glaube ich durch eingehende Behandlung der Hauptpunkte Mehreres in ein richtigeres Licht rücken zu können und knüpfe deshalb hier einige Bemerkungen, deren Ausführung ich schon vor Erscheinen seines Buches plante, an seine Darstellung an.

Als Vertreter des Westens werden die Higazener genannt; die östliche Gruppe setzt sich besonders aus den Banū Tamīm und den Stämmen Qajs und Asad zusammen. Die wichtigsten Abweichungen der beiden Gruppen von einander betreffen das Hamza, die Vokale 2 und 5 und die Vokalisation der Imperfektpräformative.

I.

Ueber die higazenische Schwächung des Hamza handelt Sibawaihi im § 411. Seine Bemerkungen laufen darauf hinaus, dass ein jedes postvokalisches Hamza in dieser Mundart eine Abänderung erfährt, so zwar, dass die Verbindungen i'a und u'a in ija und uwa sowie a, i, u mit unvokalisiertem 'in ā, i, n übergehen; dagegen die Verbindungen

a'a, a'i, a'u, i'i, i'u, u'i, u'u mit dem sogenannten hamza bajna bajna gesprochen werden. Dieser Name deutet zunächst an, dass a-a zwischen a'a und ā, a-i zwischen a'i und aj, a-u zwischen a'u und aw mitten inne stehn. Schwächung bestand offenbar einfach im Wegfall des Stimmritzenverschlusses, sodass von der ursprünglichen Artikulation nichts übrig blieb als die Silbengrenze zwischen den beiden Vokalen, oder, wie Brockelmann (Femininendung T, p. 13) sagt: »leiser Uebergang ohne Glottisverschlusse. Vgl. auch Spitta, Gramm. p. 3, Nöl-DEKE, Denkschr Wien. Akad. 45, 2 p. 5. Die arabische Phonetik, die nicht mit dem Begriff der Silbe, sondern nur mit >Buchstaben« und deren >Bewegungen« operiert, besitzt keine Mittel, dieses Verhältnis stringent auszudrücken. Sie hält deshalb an der Fiktion fest, dass das Hamza noch immer dastehe und vom folgenden Vokal bewegt werde, während wir den Laut gleich Null setzen würden. Dazu stimmen die näheren Angaben Sībawaihi's: das reduzierte Hamza hat den »Wert« eines vollen, d. h. die Silbenzahl wird nicht vermindert; es ist »erleichtert«, indem eine Artikulation in Wegfall gekommen ist; es ist verborgen«. weil sich keine bestimmte Artikulationsstelle nachweisen

lässt. — Postkonsonantisches Hamza fällt weg: اَكُتُر für اَلْتَوَةً الْمُواَةً für الْمَوَةً الْمُوَةً الْمُتَوَةً الْمُتَاتِينَ الْمُتَاتِينَ الْمُتَاتِينَ الْمُتَاتِينَ الْمُتَاتِينَ الْمُتَاتِينَ الْمُتَاتِينَ الْمُتَاتِينَ الْمُتَاتِينَ الْمُتَاتِينِ الْمُتَاتِي

Dieses Kapitel liesse sich noch weit ausspinnen. — Dass dieser mundartliche Gegensatz die Grundlage des eigentümlichen orthographischen Systems der Hamzaträger bildet, weiss man schon lange: die nackte Buchstabenschrift reflektiert den westlichen Dialekt. Dabei darf man freilich den Hamzaträgern nicht ohne weiteres durchweg konsonantische Werte beilegen: يبوس lautete nicht jabwusu, und es bleibt sehr fraglich, ob سل sujila bezeichnen sollte.

#### II.

Obgleich die Imāla schon mehrfach auf Grund der Grammatikerangaben dargestellt wurde, ist es nicht überflüssig, den Tatbestand noch einmal vorzuführen und die ganze Frage von neuem nachzuprüfen. Denn diejenigen Gelehrten, die sich eingehender damit befasst haben, haben das aus der Tradition zu Entnehmende noch nicht erschöpft, namentlich gewisse Angaben Sībawaihi's über die Verteilung der Imāla-Erscheinungen auf die Mundarten nicht genügend verwertet. Dies gilt sowohl von den älteren Arbeiten, wie von Fischer's Polemik (ZDMG 59, 644 ff.), wie auch von Vollers' die Grammatikerlehren gewissermassen prinzipiell beiseite schiebender Darlegung.

Nach der Darstellung Sibawaihi's ist der Tatbestand folgender (II p. 279 ff.):

#### A.

Die Imala hat statt vor einem i der folgenden Silbe: عالم und hinter einem i der vorhergehenden Silbe: عبالة, (279, 10). So auch بباله (282, 11) u. s. w.

In allen diesen Fällen haben die Higazener keinen Umlaut (279, 21).

Ferner hat die Imāla statt in Fāllen wie كَيْلُ etc. wegen des davorstehenden j; aber viele Araber und die Ḥigazener imalieren hier nicht (281, 19). Ebenso heisst es غَيْلان , was aber von den soeben Genannten ohne Imāla gesprochen wird (282, 2). Vgl. noch رأيت زَيْد (282, 6), يا زَيْد (289, 15). Einige sprechen sogar

Die Imāla wird verhindert durch unmittelbar vorhergehendes oder folgendes ص, ض, ف, ف, خ, قاعِدٌ :خ Zeitschr. f. Assyriologie, XXI. u. s. w. — Es versteht sich ja leicht, dass diese uvularen und uvularisierten Konsonanten dem *i*-Umlaut, d. h. der Verlegung der *a*-Artikulation nach vorne, sehr hinderlich sein konnten.

B.

In allen diesen Fällen hat die Imāla bei vielen der Banū Tamīm und anderen nicht statt.

Die Imāla findet sich in allen Nomina mit angehängtem
-ā: حُبْنَى , مُعْزَى; hier haben aber viele Leute keine Imāla, sondern sprechen مُعْزَى ,حُبْنَى (281,5—9).

Ferner kommt die Imala vor in allen Formen der mediae و und , wenn die erste Silbe von der Form و نعث mit i gesprochen wird: هابَ بطابَ بطابَ . Dies ist Dialekteigentümlichkeit einiger Higazener; die meisten aber imalieren nicht. So auch مار (aber natürlich مار عاد). Und wer مات sagt, sagt ماد (عام العاد) und أام (عاد) خابَ (عاد) خابَ

Die Konsonanten, die in den unter A verzeichneten Fällen den Umlaut hindern, haben hier keinen Einfluss, also مُعْطَى, مُعْطَى مُعْطَى, مُعْطَى مُعْلَى مُعْطَى مُعْلَى مُعْلِمُ مُعْلِمُ

Diesem Tatbestand gegenüber kann sich niemand der Erkenntnis verschliessen, dass es im Arabischen zweierlei Imäla gibt: einen i- oder j-Umlaut gewöhnlichen Schlages, der den Higazenern abgesprochen wird, also in den östlichen Mundarten zu Hause ist, und einen auf anderem Wege entstandenen z-Laut, der gerade umgekehrt den östlichen Mundarten abgesprochen wird, dagegen bei den Higazenern üblich ist. Es ist also durchaus geboten, diese beiden grundverschiedenen Erscheinungen, die sprachgeschichtlich nicht das Mindeste miteinander zu tun haben, scharf auseinander zu halten.

Wer in der Beurteilung lautgeschichtlicher Erscheinungen einige Uebung hat, kann über das relative Alter dieser zweierlei ¿-Laute nicht im Zweifel sein. Der ostarabische Umlaut ist verhältnismässig jung; denn die lautlichen Faktoren, die die Wandlung des ā bewirkt haben, das i und das j, liegen hier in den betreffenden Formen selbst noch immer völlig unversehrt und unverhüllt vor. Dagegen hat es mit dem è der Higazener eine ganz besondere Bewandtnis. Wie kommt die Sprache zu den Formen موت .Wz فَعِلَ und إمارَ Nun ja, erstere Form ist ein مات und letztere ein صير, und selbstverständlich hängt das & mit diesen Umständen zusammen; die phonetischen Ursachen der Erscheinung können wir also aus den Wirkungen erschliessen, sie selbst liegen aber nicht mehr vor. sie waren eben bereits vor undenklichen Zeiten der Sprache abhanden gekommen. Also muss dieses è uralt sein.

Wenn nun Nöldeke und Barth (vgl. ZDMG 44 (1890), p. 697 f.; ') Barth's Nominalbildung p. 487 und sonst; ZDMG 59, p. 633 ff.) aus der eigentümlichen Stellung dieses (higazenischen) in Verbindung mit den Korrespondenzen

<sup>1)</sup> NÖLDEKE'S Auslassung liegt nicht nach ihrem Wortlaut vor; der Brief, worauf BARTH sich bezieht, hätte aber keinen Zweck gehabt, wenn er BARTH'S Ansicht nicht unterstützen sollte. [BARTH'S Sprachwissenschaft-liche Untersuchungen I, Leipz. 1907 habe ich nicht mehr benutzen können.]

in den übrigen semitischen Sprachen den Schluss ziehen, dass dieser Laut bereits dem Altsemitischen gehörte, so ist das keine willkürliche, sondern eine in den vorliegenden Tatsachen wohlbegründete notwendige Folgerung. Fischer's Versuch (a. a. o. p. 663 ff.), das Gegenteil zu beweisen, ist in Wirklichkeit ganz haltlos. Weder die Ansicht der alten Araber über eine sprachgeschichtliche Frage. die sie nicht beurteilen konnten, noch der Umstand, dass dies ¿, wie es scheint, in historischer Zeit auf die eine Mundart beschränkt war (eben weil es in den andern zu ā geworden war), kann hier von irgendwelcher Bedeutung sein. Gesetzt, dass jene Formen im Urarabischen māta sāra lauteten, wie will man dann begreiflich machen, dass daraus gerade im Higazenischen, also in einer Mundart, die sonst konsequent altes ā wahrt, mēta, sēra entstanden wäre? Und dieser kapriziöse Lautwandel wäre auch im Aethiopischen und im Nordsemitischen sekundär eingetreten (Fischer, p. 670)? Gerade in den Fällen, wo auf dem Wege der Rekonstruktion nach Massgabe des regelmässigen Formenschemas sich für eine uralte semitische Sprachstufe eine phonetische Ursache dieser Erscheinung erschliessen lässt?

Wenn man für die Aufschlüsse, die Sibawaihi gibt, auch dankbar sein muss, so vermisst man doch schwer eine erschöpfende Darlegung des Formenbestandes der beiden Mundarten. Es wäre ja entschieden besser, aus authentisch vokalisierten Texten Belege zusammenzustellen und daraus unsere Folgerungen zu ziehen, als den vielfach zu unbestimmten, die örtlichen Unterschiede nicht in allen Fällen präzis angebenden Behauptungen des noch dazu vielleicht nicht genügend methodisch und sorgfältig verfahrenden Grammatikers vertrauen zu müssen. So aber muss mehreres unsicher bleiben, darunter die nicht gleichgültige Frage, auf welchem Wege das Ostarabische sich des alten è entledigt hat. Freilich, wenn, wie sich aus dem Wortlaut der Sibawaihi'schen Angaben zu ergeben

scheint, im Osten keine Spuren der älteren "Imāla« vorkommen, so ist die einfachere und wahrscheinlichere Annahme die, dass das ž hier bereits in alter Zeit, jedenfalls noch vor Eintritt des i-Umlautes, lautgesetzlich in ä überging. Die Sache würde dann hier ganz wie im Deutschen liegen, wo altes ž (gothisch gêbi, nêmi) zunächst zu ä wurde (ahd. gâbi, nâmi), um später dem i-Umlaut zu verfallen: gäbe, nähme. — Ganz offenbar auf Analogiebildung beruhen dagegen die higazenischen Formen sein schon das lautgesetzlich entstandene Nebeneinander von sein und sein genügte, um die Umbildung von zu bewirken.

Einen Hauptgegenstand der Auseinandersetzungen Barth's und Fischer's (ZDMG 59) bildet das Pronomen is (Sibawaihi II, 289, 11), indem ersterer das dieser Form für alt hält, letzterer solches nicht zugeben will. Die Frage wäre leicht zu entscheiden, wenn man wüsste, ob is ost- oder westarabisch ist. Denn wenn die Higazener is sprachen, so hat Barth recht; sprachen sie aber is, so hat Fischer recht. Leider hat Sibawaihi diese Aussprache nicht lokalisiert, und solange keine anderweitigen Aufschlüsse vorliegen, bleibt die Frage unerledigt.

 Sache anders erklären. Jedenfalls aber haben die umgebenden Konsonanten an dem Vorgang keinen Anteil gehabt.

Es ist gar nicht zweifelhaft, dass ausser dem alten und dem durch i-Umlaut entstandenen ē im Arabischen noch eine dritte Imala vorkommt. Darauf spielt vielleicht bereits Sībawaihi (II p. 452, 10) an, wenn er das & als stark geneigtes Alif bezeichnet, als ob auch ein schwächer geneigtes da wäre. Jedenfalls aber besteht diese tertiäre Imala in heutigen Mundarten. Vgl. z. B. Stumme. Tunisische Märchen und Gedichte I p. XXVIII f.: die Imale des  $\bar{a}$ , die wenn nicht emphatische Konsonanten sie hindern  $(q\hat{a}m)$ , ausserordentlich gewöhnlich ist  $(k\hat{a}n)$ . Dies  $\hat{a}$ in kân كَانَ, mât, habbâs, tlâţa كُانَ, âna أَنا , msâla مشى له hat mit den von Sibawaihi behandelten Erscheinungen nichts zu tun, sondern beruht auf spontaner (nicht kombinatorischer) Wandlung des ā, die aber durch gewisse Konsonanten verhindert wurde. Inwiefern nun in dieser Mundart sich der i-Umlaut von dem jüngeren à unterscheiden lässt, muss ich hier dahingestellt sein lassen; Stumme's Bemerkung über ê vor i oder i, ebd. Note 1. könnte immerhin auf solches zurückzuführen sein. Es wäre sehr zu wünschen, dass die Dialektforscher die zeitlich verschiedenen Schichten der Imāla, wo es tunlich ist, reinlich unterscheiden möchten.

Es ist keineswegs leicht zu entscheiden, ob und wie weit der Buchstabe zur Bezeichnung des z-Lautes verwandt wurde. Dass Nöldere (Geschichte des Qorâns p. 252 ff.) seine die Frage bejahende Ansicht mit auf das Zeugnis Addani's stützen konnte, übersehe ich nicht; ich möchte aber dem, wie ich glaube, durchgängigen Schweigen Sibawaihi's mehr Gewicht beilegen. Es ist und bleibt sonderbar, dass zwar im Auslaut z steht, wo die Higazener z sprachen, und dass die spätere Orthographie an diesem festhielt, selbst nachdem die Aussprache -ā die herrschende geworden war, dass dagegen im Inlaut ganz

anders verfahren wurde. Denn die Fälle, wo hier ein & geschrieben und zugleich die Aussprache -e- wirklich bezeugt ist, sind wenigstens ausserordentlich selten. 1) Der i-Umlaut wird ja von der Schrift überhaupt nicht bezeichnet, und die Spuren einer vermeintlichen Bezeichnung des alten -¿- durch & sind mindestens nicht sicher. Diesen auffälligen Gegensatz zwischen Inlaut und Auslaut möchte ich dahin deuten, dass der Wortausgang eigentlich die Pausalaussprache darstellen sollte. Wie Ewald und wiederholt Nöldeke betont haben, verscheinen in der arabischen Orthographie die Wörter im allgemeinen nicht in der Form, die sie im Fluss der Rede haben, sondern in der Gestalt der Pausa«. Eben deshalb gibt die Orthographie ein in gewissen Dingen ganz falsches Bild von der wirklichen Sprache. Nöldeke's Belege (a. a. O. p. 245) liessen sich noch vermehren, so z. B. gewiss durch die Formen, die er p. 252 dahin zu rechnen zögert. Dies gilt von dem Suffix 3, 8, welches nach Sibawaihi II p. 318 im Kontext (ausser hinter langem Vokal oder Diphthong, mundartlich hinter geschlossener Silbe überhaupt) regel-رَأَيْتُ u. dgl., aber صَرَبَهُو زَيْد lautete, also صَرَبَهُو زَيْد u. s. w.; die Weglassung des Dehnungszeichens in der Schrift ist demnach nur aus der Pausalaussprache erklärlich. Sogar die Schreibung قتلوا scheint eine Pausalaussprache widerzuspiegeln, vgl. Sībawaihi II p. 311. Nun ist in der klassischen Sprache die Pausalform von رَمَى allerdings nicht رَمَى, sondern der Kontextform gleichlautend. Sībawaihi II p. 314 bezeugt aber für den Stamm Fazārah und einige vom Stamme Qajs die Pausalformen حُبْلَى ,أَنْعَى

<sup>1)</sup> Dahin rechne ich nicht die babylonischen Ortsnamen, womit FISCHER p. 651 operiert; hier ist grosse Vorsicht geboten.

und es ist sehr wohl möglich, dass dieser Gebrauch in älterer Zeit verbreiteter war und bei der Feststellung der Orthographie massgebend wurde. Ist aber dies richtig und muss also der Hauptfall der Schreibung و für - ausscheiden, so ist bei den übrigen Fällen doppelte Vorsicht geboten.

Einen weiteren Fall. der. meines Erachtens mit Unrecht, für die Bezeichnung des & durch & in Anspruch genommen wird, bildet der Typus سقييها (Sūra 91, 13, Nöl-DEKE p. 254). Ich halte es für ziemlich sicher, dass wer so schrieb, sugjaj-hā sprach. Diese Annahme hat nichts Bedenkliches, sobald man die Form mit den damit zusammengehörigen völlig sicheren zusammenstellt. Sībawaihi II p. 103 f. bezeugt das mundartliche Vorkommen von Formen wie هُدَاىَ ,بُشْرَاى für das klassische هُدَىً ,بُشْرَى Die dialektische Weise, das Suffix -ja an den anscheinend ohne Kasusvokal stehenden Schlusskonsonanten des Nomens (bušraj-) zu hängen, ist offenbar uralt, und die klassische eine Neubildung nach dem lautgesetzlichen بُشْرَاكَ u. s. w. Das ursprüngliche Paradigma bušraj-ja: bušrē-ka (bušrā-ka) reflektiert die folgenden altsemitischen Lautregeln: aus a+j+ kurzem Vokal entstand ein  $\bar{a}$ - oder  $\bar{e}$ -Laut  $(ram\bar{a} \text{ aus } ramaja \text{ u. s. w.});$  wo aber das j vor einem zweiten j stand, blieb es als Konsonant erhalten (cfr. مُصْطَفَيَيْن); dagegen fiel der Kasusvokal zwischen den beiden identischen Konsonanten aus. Genau so syrisch stat. constr. plur. qašjaj aus \*qašajaj. Lautgesetzlich ist also auch عَلَى gegenüber يَأْنِ Wie nun schon in früher Zeit von diesem عَلَى aus die Präposition vor anderen Suffixen äusserlich in die Analogie des Duals gezogen wurde und auch das klassische Arabisch عُلَيْكَ wie

bildet, so darf man annehmen, dass bušrajja ebensolche Analogiebildungen hervorrief: ein busraj-hā, suqjajhā wäre also leicht zu erklären. Tatsächlich stecken solche سُبْحًانَ الله Formen noch in den gut bezeugten Formeln . Die Bil وَحَنَانَيْهِ (Sībawaihi I p. 146, 11), وَحَنَانَيْهِ dung war schon den Alten unklar: Chalil und Sibawaihi bemühten sich ohne viel Erfolg, die Ausdrücke im dualischen Sinne zu fassen, während Junus sie für singularisch erklärte — wie عَلَيْكُ. Offenbar hatte Jūnus recht. Vgl. dazu noch BARTH, ZDMG 42, 341 ff., Nominalbildung § 230 ff., RECKENDORF, Die syntaktischen Verhältnisse des Arabischen I p. 30, Wellhausen, Reste arabischen Heidentums<sup>2</sup> p. 111. BARTH scheint (p. 355 f.) diese Formen für Analogiebildungen nach den Präpositionen zu halten, was nicht nötig ist: am einfachsten fasst man שَعْدَيْكُ und hebr. צַּשְׁדֶיִךְ als alte فَعْلَى Formen. — Demgemäss lautete wohl auch ramaj-h, was ich aber nicht anderweitig belegen kann.

 tatsächlich der Fall ist: מָית, ע. dgl. Wir haben eben keinen Grund, a priori vorauszusetzen, dass der Vertreter von aji und awi mit dem von aja von Haus aus identisch war, wenn auch im Ḥigazenischen (طاب, صار) und im Hebräischen beide Laute zusammenfielen.

Schwer zu deuten ist die Bemerkung Baidāwi's I 336, 2 zu رقرى إيسى بإمالتين (7, 91): وقرى إيسى بإمالتين. Ein 'ssē wäre als ostarabische Form mit 'i aus 'i' (wie 'ā für 'a' steht) und durch dieses i bewirktem Umlaut völlig klar und regelmässig; aber 'ēsē scheint weder dem Westen noch dem Osten angehören zu können. — Die Form رجال für رجال عباد: كلاب :كلاب :كليب عباد عبيد عباد عبيد.

#### III.

Sībawaihi erwähnt II p. 452 einen  $\delta$ -Laut als dem higazenischen Dialekt eigentümlich:

ganz hervorragendem Interesse wäre die von Vollers hierher gestellte Form yud'å, wenn sie belegt wäre: das ist aber nicht der Fall. Baidāwī erwähnt (I 546, 13) als Variante zu عنف (17, 73) u. a. ein عنف , das er mit dem Diphthong aw las; denn das أَنْفُورُ, womit er es vergleicht, ist eine aus Sībawaihi II 314, 12 bekannte mundartliche (Pausal)form auf -aw: jedenfalls finde ich das -å nicht bezeugt. Wir sind also nach wie vor auf die von Sībawaihi angegebene Formenkategorie angewiesen. Diese starke Beschränkung des Gebrauchs hat seinerzeit Barth auf den mit verschiedenen Modifikationen ausgedrückten Gedanken gebracht, dass diese Bildung aus dem Aramäischen entlehnt sei (ZDMG 42 p. 344; 44 p. 697 f.; Nominalbildung² p. 409). Halten wir uns an die letztgenannte Stelle als die jüngste,

so können wir immerhin zugeben, dass زكوة ,صلوة Fremdwörter sind: vgl. über ersteres Margoliouth. Mohammed p. 102. In solchen Dingen entscheidet das Urteil des Religionshistorikers. Aber, wenn die alten Araber nicht beteten, so lebten sie doch, und selbst BARTH ist von der Herleitung von عيوة aus dem Aramäischen schliesslich zurückgekommen, freilich ohne es anderweitig erklären zu können; denn dies δ ist weder »diphthongisch« noch aus dem Diphthong entstanden. Nehmen wir nun hinzu, dass die Araber ein aramäisches o schwerlich ungeändert hätten herübernehmen können, wenn sie diesen Laut nicht selbst von vorneherein sprachen, so werden wir nicht Bedenken tragen, das  $\delta$  in sign für echt arabisch zu halten. Wenn aber echt, so muss es auch alt sein, denn es reflektiert selbstverständlich das sehr früh reduzierte radikale . Hier bleibt nun die ungelöste Schwierigkeit, dass man zwar ō für den Vertreter von awa halten muss, dass aber dann in der Orthographie des Qorans o auch in anderen For-

menkategorien zu erwarten wäre, vor allem in قَامَ. Doch ist die Sache wahrscheinlich so zu verstehen, dass das

(aus awa entstandene) ō sich nur in Pausa (vor dem -h) erhielt, im Wortinnern dagegen lautgesetzlich zu ā wurde. Diese Annahme wird unterstützt durch eine Bemerkung Ḥarīrī's, ') die Lane erwähnt, ohne sie bestätigt zu finden, die aber doch eine faktische Grundlage gehabt haben dürfte. Wenn man nämlich zwar عَامَ aber عَامَ — sprach, so ist eigentlich alles verständlich und klar. Man begreift auch leicht, wie Abschreiber, die das ō nicht selbst sprachen, dazu kamen, das unrichtigerweise zu verallgemeinern.

#### IV.

Ich finde keinen Grund zu bezweifeln, dass die Mundarten, in denen ä durch i-Umlaut zu i wurde, dementsprechend auch e aus a hatten. Ich kann aber Vollers keineswegs beistimmen, wenn er p. 15 f. und p. 102 f. das i der Schrift lautlich als e fassen will, wo Doppelformen wie und nebeneinander bezeugt sind. Es wären entweder ausdrückliche Angaben der Alten, oder besonders überzeugende Belege für eine wirklich durchgeführte Regel notwendig, um dergleichen annehmbar zu machen. Wo dies alles fehlt, ist die naheliegende Erklärung besser, dass neben فعل neben عند gebraucht wurde. Vollers erklärt den vermeintlichen Lautwandel aus der Nachbarschaft von Gutturalen u. dgl.: den Gutturalen wird auch sonst manches unverschuldeterweise auf das Kerbholz geschrieben. Auch was er ZA 17 p. 308 über

<sup>1)</sup> DE SACY, Anthologie grammaticale arabe p. 67. Vgl. Nöldeke p. 256 Anm. 1.

lehrt, kann ich nicht für gelungen halten. Wo steht denn geschrieben, dass Femininformen und plurales fracti mittelst Agglutination vom Stamm des sg. masc. gebildet sein müssen? Ist das arabische Art und Weise? Was hat z. B. اُنْعَلُ mit عُعْلَى zu tun? Schöne bunte Lautgesetze liessen sich da an der Hand der gebrochenen Pluralformen feststellen! — Inbezug auf عِشْرُونَ ist Vollers mit Zimmern, Vergleichende Gramm. p. 39 zusammengetroffen; denn auch ZIMMERN führt dies i auf den arabischen Lautwandel a > ezurück. Nun heisst aber im Aethiopischen genau ebenso »zehn« 'ašrū und »zwanzig« 'ešrā. Im Hebräischen lauten die Formen עַשָּׂרִים und עַשָּׂרִים, wo erstere lautgesetzlich ... aus altem a hat, wie עֵבֶר, letztere aber lautgesetzlich altes i reflektiert, wie אָנֵל zu עָנָל, wie עָרָרוֹ u. s. w. (im Gegensatz zu עַכְרִי ). Auch hat aramäisch אָשִירין, altes i. Daraus ergibt sich mit voller Sicherheit, dass der arabibereits im Alt-عِشْرُون und عِشْرُون bereits im Altwestsemitischen vorhanden war und somit uralt ist. Wo solche Gegensätze bestehen, ist unsere Aufgabe nicht die, sie durch unhaltbare Annahmen von sporadischem Lautwandel zu verdecken. Der Fall ist jedenfalls nicht merkwürdiger als der von בָּנִים, wo der Wechsel nicht minder alt ist. Bei den Grundzahlen kommen von Haus aus sowohl qitl- als qatl-Formen vor; gelegentlich wird die eine durch die andere ersetzt, wie das Aethiopische neben altem tes'ā auch tas'ā nach 'asrā, das Hebräische für \*שָּׁבְעָה bildet. Es kann bei בּייה entweder eine solche Analogiebildung früh eingetreten sein, oder beide Vokalisationen kamen von Haus aus dem Worte zu.

Infolge seiner unrichtigen Auffassung des *i* ist Vollers über einen der wichtigsten Unterschiede zwischen Ost- und Westarabisch, die Verteilung von *a* und *i* auf die Präformative des Imperfekts, zu keiner klaren Ansicht gelangt. Die Grammatikerangaben darüber lauten verschieden, es kommt aber in erster Reihe auf Sībawaihi's Darstellung (II p. 275—277) an, weil diese uns ohne allen Zweifel im wesentlichen den ältesten erreichbaren Zustand vorführt. Deshalb, und weil in der Regel gerade die minderwertigen Quellen berücksichtigt werden (so von Wright I p. 60), scheint es mir nicht überflüssig, die Hauptpunkte kurz anzugeben.

Die Präformative (ausser 2) haben in der Sprache aller Araber mit Ausnahme der Higazener beim einfachen Stamm i, wo der zweite Radikal ein a hat, also تعلم u. s. w., aber يَعْلَمُ. Dagegen تَقْتُلُ ,تَضْرِبُ. Ferner haben sie i bei allen abgeleiteten Stämmen, deren Perfekt mit Verbindungsalif gesprochen wird: تُسْتَغْفُرُ u. s. w. Endlich bei den Konjugationen تَفَاعَلَ , تَفَعَّلَ und تَفَاعَلَ . تَفَعْلَلَ und Dagegen führen die Higazener in allen diesen Fällen das a durch. - Sībawaihi hielt die letztere Weise für die ältere; darüber stand ihm aber kein Urteil zu. Natürlich verhält es sich umgekehrt: die Higazener haben sekundär das a verallgemeinert. — Für die Beurteilung der Frage vom Gesichtspunkt der vergleichenden Sprachforschung aus wird es genügen, auf BARTH's schönen Aufsatz ZDMG 48 p. 4-6 zu verweisen. Dass Sībawaihi's Regel (natürlich

<sup>1)</sup> Wenn in solchen Dingen die Ansichten älterer und jüngerer Grammatiker auseinandergehen, mag das vielfach auf tatsächlich stattgefundener Abänderung des Sprachgebrauchs beruhen. Jedenfalls kannten die älteren den älteren Gebrauch besser als die späteren und brachten dem Studium der Mundarten gewiss auch ein regeres Interesse entgegen.

mit Einsetzung des älteren, anderswo belegten, ji- für ja-) den altwestsemitischen Zustand darstellt, kann keinem Zweifel unterliegen.

#### V.

Ueber den altarabischen Akzent verfügt Vollers mit übergrosser Freiheit, wobei ihm zu statten kommt, dass wir über diese Dinge so gut wie garnichts wissen. - Natürlich ist niemand an die in unseren Lehrbüchern stehende Regel in dem Sinne gebunden, dass es unstatthaft wäre, sich ältere, oder mundartlich verschiedene, Betonungsschemata vorzustellen. Indessen finden wir überall, wo wir von semitischem Akzent etwas genaueres erfahren, die Stellung desselben durch bestimmte mechanisch-prosodische Prinzipien geregelt. Demnach scheint es bedenklich, mit konstruierten Tonschemata zu operieren, ohne diese für den ganzen Formenbestand durchzuführen. Ob nun, wer solches versucht, durchkommen würde, ohne sich in sein eigenes Gespinnst zu verwickeln, ist mir allerdings recht zweifelhaft. Vollers hat dies nicht gewagt, und ich glaube auch keineswegs, dass die Grundlage, worauf er (§ 11) baut. eine derartige Konstruktion würde tragen können. Ich will darauf nicht eingehen und notiere nur diese Konsequenz: هوه und هوه müssen huwá und hiyá gesprochen sein •! — Ueber 🐧 möchte ich hier sagen, dass es mir nicht sicher zu sein scheint, dass es von Haus aus als اُنْعَلُ gebildet wurde: ein \* أُوْلًا (bzw. أَوْالًا) hätte schwerlich diese Gestalt annehmen können. Die Form wird mit aramäisch Anfang, Vorzeit (DALMAN) als altes فَعُلُ identisch sein und sich als isoliertes Ueberbleibsel wegen der Bedeutungsähnlichkeit den أُنْعَلُ Formen angeschlossen haben.

Unter diesen Umständen machen mich die Vollers'schen Akzentverschiebungen (vgl. § 11d und § 23l) an der mir schon lange feststehenden Deutung der Form der Konjugation VIII primae, nicht irre. Es ist selbstverständlich unmöglich. اتَّصَلَ auf \*iwtasala zurückzuführen. denn daraus konnte nur ايتَصَلَ entstehen. Neben اتَّصل besitzt aber das Arabische eine kürzere Form: تَكُلُ ,تَكُلُ , u. s. w. (Wright J p. 81), die man zwar mit formellem Recht als von der längeren Form abgeleitete Sekundärbildung erster Konjugation auffassen könnte, wenn jene an sich durchsichtig wäre: die aber, weil dies nicht der Fall ist, und aus anderen Gründen, gerade umgekehrt als der ältere, ursprünglichere Typus zu betrachten ist. Dieser Typus liegt auch im Assyrischen (tasib, ipr. tisab »setze dich«, Delitzsch, Gramm.2 p. 322, Hwb. p. 245) vor; und von تَكُلُّ kann man die syrische Sekundärwurzel معرب, assyr. takālu, von تَلُا äthiopisch talawa nicht trennen. Es handelt sich also um einen weitverbreiteten aber selten gewordenen Typus, der gerade durch diese Eigenschaften als alt charakterisiert wird. Setzen wir als Grundform \*witakala 1) an, so ist die erste Silbe abgefallen ähnlich wie im Imperativ Qal, die Form also im selben Masse wie dieser verständlich. Diese Bildung musste auf jüngerer Sprachstufe sehr unregelmässig erscheinen und wurde einerseits durch jüngere Formen ersetzt, andrerseits hie und da als Sekundärwurzel verwandt. Wie die Araber verfuhren, ist klar: sie infigierten das reflexivische t von neuem, sodass die Form, wenn nicht regelmässig, so doch deutlicher und den entsprechenden Formen anderer Wurzeln rhytmisch ähnlicher wurde. So hat die deutsche Sprache das ältere gessen durch gegessen ersetzt, und so enthält eine dorische

Dialektform πρασσοντασσι zweimal das Bildungselement -nt-des Partizipialstammes (Κυηκ's Zeitschrift 25, 590 ff.).

Zum Schluss spreche ich die Hoffnung aus, dass das in mancher Hinsicht interessante Buch von Vollers auf die Darstellung heutiger arabischer Mundarten den Einfluss gewinnen möge, dass man fortan an die alten Dialektunterschiede anknüpft, damit sich klar herausstelle, inwiefern diese noch heute fortleben, und solchermassen eine wichtige Seite der arabischen Sprachgeschichte aufgehellt werde.

Zeitschr. f. Assyriologie, XXI.



Digitized by Google

### Abessinische Glossen.

Von Enno Littmann.

(Zum Teil nach Kopien von C. Bezold.)

Im Oktober 1906 gab mir C. Bezold in Heidelberg Abschriften von Kopien zweier abessinischer Glossare, die er im Jahre 1882 aus Handschriften des British Museum kopiert hatte, mit der freundlichen Erlaubnis sie zu publizieren. Da ich im August 1906 in Princeton, New Jersey, aus einer äthiopischen Handschrift, die im Besitze von Mr. Robert Garrett ist, ein ähnliches Glossar kopiert hatte, hielt ich es für zweckmässig, dies mit jenen beiden zusammen zu bearbeiten. Ich lege hiermit also die folgenden drei Glossare vor.

I. Aus British Mus., Orient. 2263, foll. 6, a, 1—12, b, 2: Tigriña (z. T. Ge<sup>e</sup>ez und Amharisch) — Türkisch und — Arabisch (im higâzischen Dialekt).

II. Aus MSS. GARRETT, Aeth. VI, foll. 1 und 142: Amharisch — Arabisch (in ägyptischem Dialekt).

III. Aus Brit. Mus. Add. 16239, foll. 77 a—85 b: Geez — Amharisch.

Bei der Edition habe ich mich natürlich genau an die Schreibweise, wie sie in den Kopien vorliegt, gehalten. Verbesserungen — und deren sind nicht wenige nötig gewesen — habe ich stets als solche gekennzeichnet, auch wo es sich um offenkundige Schreibfehler handelt. Buchstaben, die im Texte in [] gesetzt sind, sind von mir ergänzt. Um die Glossen leichter zitieren zu können, habe ich sie einzeln numeriert. Dabei mussten auch einige Bemerkungen, die nicht eigentlich Glossen sind (vgl. z. B.

Nr. 693), besondere Zahlen erhalten. Als ich mein fertiges Manuskript, das auf den mir von Bezold übergebenen Abschriften beruhte, noch einmal mit seinen Originalkopien, die er im Jahre 1883 an Herrn Prof. Nöldeke geschickt hatte, verglich, stellte es sich heraus, dass in der zweiten Abschrift einige wenige halbe Glossen ausgefallen waren; in den Fällen hatte ich nur je eine Glosse gezählt, wo in der Tat zwei im Originale standen, jedoch bemerkt, dass hier etwas fehle. Um nun nicht alle Zahlen und die Verweise in den Erklärungen neu zählen zu müssen, habe ich die so wiederhergestellten Glossen als a zu den jeweilig vorhergehenden gestellt; vgl. 174a, 236a.

Um I und II auch Arabisten, denen die abessinischen Studien ferner liegen, zugänglich zu machen, habe ich die in äthiopischen Lettern gegebenen arabischen Worte transskribiert. Dabei habe ich, da ja im Aethiopischen ein Verdoppelungszeichen fehlt, in Fällen, in denen für das Arabische eine Doppelkonsonanz in Frage kommt, den betreffenden äthiopischen Buchstaben bei der Transskription in () wiederholt. Da die arabischen Worte vielfach in sehr merkwürdiger Form erscheinen, habe ich sie stets in ihrer gewöhnlichen arabischen Form wiederholt; damit ist in den meisten Fällen auch bereits die Erklärung des Wortes gegeben. Lange Vokale sind bei der ersten Umschreibung nur durch das Längezeichen wiedergegeben; im Arabischen jedoch sind betonte Längen durch den Circumflex, unbetonte durch das Längezeichen angedeutet.

Ueber die einzelnen Glossare ist noch folgendes zu bemerken:

I ist von einem Manne aufgestellt, dessen Muttersprache Tigriña war, wahrscheinlich für den Verkehr mit Massaua, 1) wohin noch heute vielfach Kaufleute aus den Tigriña-Gebieten kommen. Auf Massaua weisen zunächst die türkischen Worte hin. Auch die abessinischen Häfen

4\*

<sup>1)</sup> Vgl. NÖLDEKE in Gött. gel. Ans. 1886, S. 1015, Anm. 3.

sind bekanntlich nach der Eroberung Aegyptens durch die Türken vielfach in deren Händen gewesen. Ferner weisen eine Anzahl von Tigre-Worten, die der Verfasser für arabisch gehalten haben mag, auf Massaua; vgl. Nr. 110, 130, 200, 235, 270. Massaua ist heute zweisprachig. Tigrē und arabisch; das wird es schon seit mehreren Jahrhunderten sein. Endlich aber ist der arabische Dialekt, wie wir ihn hier finden, in Afrika nur an der Küste des roten Meeres denkbar, da er sich eng an den uns bekannten higazischen Dialekt anlehnt. Charakteristisch ist das anlautende a des Imperativs: arqud (Nr. 18, 19); adhul (192, 380); arbut (190, 396); 'aftih (397) u.a., sogar auch ahud (185) und akul (281); vgl. ferner kūfîyat (162), kuttân (276). Dazu kommt, dass g durchgehends durch M (ž) und K (Š) wiedergegeben wird, nie durch 1 (g) wie teilweise in II. Hier sei gleich bemerkt, dass If und Z zuweilen im Amharischen mit einander wechseln, dass aber der ž-Laut in den nordabessinischen Dialekten nicht heimisch ist: ich glaube daher, dass der Schreiber auch durch M den ihm geläufigen g-Laut hat bezeichnen wollen. Zur Inkonsequenz wurde er wohl durch die im Amharischen übliche und auch von ihm geübte Konfusion der Larvngale (einschliesslich des velaren h) veranlasst. - Für das Arabische in I ist ausserdem charakteristisch, dass, obgleich bei den Substantiven die Formen der Volkssprache ohne auslautende Vokale aufgenommen sind, doch bei den Perfektformen der Verba die Vokale im Auslaute fast immer erhalten sind; vgl. z. B. galasa (17), gassala (292), akaltu (282), sarabtu (284), bultu (288) u. a. Diese Formen brauchen nicht direkt literarisch beeinflusst zu sein; hat ja doch auch Graf Landberg in Djedda von einem einfachen Beduinenmädchen noch die auslautenden Vokale gehört (Critica Arabica S. 56); vgl. dagegen gab (183). Ebenso auffällig wie akul, akud (s. oben) sind auch die Formen zainant (253) und haž(ž) mani (257) mit ihrem a.

Für den Tigriña-Dialekt des Schreibers ist wichtig,

dass er noch durchaus kein auslautendes -t bei den Nominalformen kennt; vgl. z. B. ሐርብ (69), 23አ (75), ወርቅ (81), LTA (90), mhp (102), 11Ch (152), 27C (153) u. a. m. Neben Worten wie mi >Butter (102) 20 > Milch (101) ist besonders auch das Verbum &Am > wissen« (106, 303) ein sicheres Kennzeichen für das Tigriña. Ausser den wenigen oben angeführten Worten (S. 52), die wohl aus Massaua stammen und vielleicht als arabisch angesehen sind, kommen keine spezifischen Tigre-Worte vor: natürlich finden sich aber manche Worte, die das Tigre mit dem Tigriña gemeinsam hat. Daneben hat der Schreiber auch in einigen wenigen Fällen Ge'ez-Worte und Formen gebraucht; so z. B. አምአይቴ (23), አምርጉቅ (24), አይቴ፣ ተሐውር (25), ዮም (230); dagegen ሎምስ (388). Die hier vorkommenden amharischen Worte, meist Pflanzen- und Stoffnamen, sind wohl alle auch ins Tigriña rezipiert, obgleich wir sie nicht immer aus den uns bekannten Texten und Wörterbüchern nachweisen können.

Die Umschreibung der arabischen Worte ist inbezug auf die Laryngale und das velare &, wie gesagt, ganz inkonsequent. Das beruht durchaus auf dem dominierenden Einflusse der amharischen Aussprache, die ja auch in der traditionellen Aussprache des Ge'ez herrscht und daher die eigentlichen Lautverhältnisse des Tigriña und des Tigrē für uns so lange verdunkelt hat. Durch eingehende Untersuchungen an Ort und Stelle habe ich feststellen können, dass im Tigrē und Tigriña - soweit es mir bekannt geworden ist — ' und ', h und h durchaus streng geschieden werden. In h sind allerdings altes h (h  $\varphi$ ) und h (1  $\varphi$ ) zusammengefallen, genau so wie im Maltesischen und Neusyrischen des Antilibanon. So ist ja auch altes s (n) und  $s(\mathbf{p})$  in s, alter  $s(\mathbf{R})$  und  $d(\mathbf{\theta})$  in s zusammengefallen. Ebenso wie ein neues & (7) hat sich aber auch ein neues h (h) im Tigriña entwickelt; auch hat das Tigriña einen È-Laut (季). In unserem Glossar nun gehen 'und 'einerseits, h, h und h andererseits regellos durcheinander;

Beispiele dafür finden sich auf jeder Seite. Allerdings ist zu bemerken, dass züberwiegend durch A wiedergegeben wird. Für z findet sich 1 (k), 1 (kh oder k), h (k),  $\mathbf{U}$  (k) und  $\mathbf{h}$  (k). Die Umschreibung durch k rührt daher, dass die arabischen Lehnworte mit خ im Tigre und Tigriña ein k haben; anlautendes h (k) kennt auch das Tigriña nicht. Die arabischen Lehnworte mit & haben im Tigrē und Tigriña ein 🕈 (q). Daher wird auch hier 🕏 konstant durch & wiedergegeben. Von anderen Entsprechungen wäre etwa noch anzuführen:

ف und في = d.

= s; nur in kašafa (70) und  $\partial r(-r)\partial s\bar{a}\bar{s}$  (83) =  $\bar{s}$ .

ق = q und g. In drei Fällen = k; das wird fehlerhaft sein (41, 146, 176).

 $\dot{S} = \dot{g} \text{ und } \dot{z}. \text{ Vgl. oben S. 52.}$   $\dot{S} = d, \text{ wie natürlich schon im Arabischen.}$ 

 $\dot{\omega} = t$ ; Ausnahme salž (35).

An dem Glossar I scheinen zwei Hände oder ein Verfasser zu verschiedenen Zeiten gearbeitet zu haben. Von 1-208 steht 1 zwischen den Aequivalenten, von 209-411 steht #: ausserdem kommen verschiedene Wiederholungen vor, z. B. 192, 389; 20, 194; 190, 396. Ueber das Alter von I und III kann ich keine näheren Angaben machen.

II stammt aus einer Handschrift, die in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts geschrieben zu sein scheint. Sie enthält 144 Blätter von ziemlich dickem und rauhem Pergament,  $12^{1/2} \times 9$  cm. Der Hauptteil besteht aus Psalter (foll. 2 ro.—125 ro.) und Weddase Maryam (foll. 126 ro.— 142 ro.). Das Glossar steht, wie oben angegeben. auf foll. 1 und 142.

Da hier für das Arabische die ägyptischen Monatsnamen angegeben werden, da ferner bei 🤊 die Wiedergabe zwischen g und g schwankt (vgl. die bezeichnende Glosse 494), so stehe ich nicht an, den hier wiedergegebenen Dialekt als ägyptisch-arabisch zu bezeichnen. Dazu kommen noch Worte wie sibiht (414), 'ès Brot (441), errâgil (451), quṣaiyar (503), rufaiya (505), eg-gum a (519) mit assimiliertem l vor g, und die Stellung der Fragepartikel am Ende der Frage (468, 469). Bezeichnend ist, dass das überall bleibt und nie in "übergeht. Der Verfasser wird ein abessinischer Mönch gewesen sein, der in einem ägyptischen Kloster lebte. Seine abessinische Heimat war vielleicht Goggam, da er das R, b beibehält, das die anderen Dialekte, besonders der von Schoa, meist in n übergehen lassen; vgl. z. B. 171 (414), 161 (422), 165 (423), han? (430). Doch wird sich auch in anderen Dialekten noch manches R, b gehalten haben.

Die Transskription der arabischen Worte ist hier etwas konsequenter als in I, wenngleich auch hier 'und', h, h und h zuweilen nicht unterschieden werden. In Nr. 442 jedoch sind h (in hatab) und h (in khašab) sicher mit Absicht verschieden geschrieben worden.

III ist als ein kleines Specimen äthiopisch-amharischer Grammatik und Lexikographie interessant. Erklärende Bemerkungen zu den Glossen waren bei der Herausgabe kaum nötig. Es sei hier nur erwähnt, dass auch in diesem Glossar das &, & meist erhalten bleibt; z. B. & (605, 617); & 619, 627 u. ö.; & 711 674 u. ö. Von grammatischem Interesse ist das begründende postpositive h7 (593—601), das äthiopischem hhm entspricht und mit hh und - gleichbedeutend ist; ferner h- & Lh biss (622—24). Durch Nr. 692 wird auch das Ge'ez-Lexikon um einen neuen Stamm bereichert.

In den mir vorliegenden Abschriften von I und III sehen 7 und 7, ħ und ħ einander öfters ähnlich. Es ist daher möglich, dass ich hin und wieder nicht ganz richtig gesehen und Buchstaben verbessert habe, die es eigentlich nicht nötig hatten.

Es erübrigt mir noch mehreren Freunden und Lehrern meinen Dank auszusprechen: G. Jacob für einige Bemerkungen zum türkischen Teile (5, 6, 8), I. Guidi für die Erklärung einer schwierigen amharischen Stelle (No. 693), Th. Nöldeke für eine Anzahl von Bemerkungen zu den arabischen Aequivalenten, die ich durch N. gekennzeichnet habe; vor allem aber C. Bezold dafür, dass er mir seine mit grosser Mühe und Sorgfalt hergestellten Kopien so freundlich zur Herausgabe anbot.

I.

Tigriña — Türkisch und Tigriña — Arabisch (Higazisch).

## ነገረ ፡ ትርኵ ፡፡ ዓ ፡፡

ኝ። ist wohl zu ergänzen 9[ረብሂ], und demnach zu übersetzen:

Sprache der Türken und der Araber.

1. 39: 12A: 16A i Komm heisst žil. D. i. gel.

Statt  $\mathbf{TA}$  ist vielleicht  $\mathbf{ZA}$  zu lesen;  $\mathbf{T}$  und  $\mathbf{Z}$  wechseln öfters.  $\mathbf{Z}$  steht für  $d^i$  und  $g^i$ . Vielleicht ist die Aussprache  $g^i$ el beabsichtigt.

- 2. ተቀመዋነብ፡ውቱር፤ Setz dich heisst uətür. D. i. otur.
- 3. Un: n: Ttc! Er gab heisst žater. D. i. getir.

Im Tña steht das Perfekt, im Türkischen der Imperativ. Solche Verwechslungen sind in diesem Glossar sehr häufig. Ueber  $\dot{z} = g$  vgl. Nr. 1.

4. AAN7: n: ShtC! Es gibt nicht heisst iakter. D. i. jok dur.

Das d in dur hat hier nach dem stimmlosen k seinen Stimmton verloren. Aehnliche Erscheinungen sind im Vulgärtürkischen recht häufig; vgl. Jacob in ZDMG 52, S. 715.

5. Un : 1 PAI Es gibt (er ist) heisst iol. D. i. ol(?). Zu ol für olur vgl. Nr. 3. Vielleicht ist PA nur Schreib-

- fehler **PA.** G. Jacob schreibt mir, er möchte doch eher an *jol* »Weg, Möglichkeit« denken; aus der Bedeutung »Möglichkeit« möchte er dann »es gibt« erklären.
- 6. h.K: 11. Geh fort heisst bīnā ādam. D. i. vielleicht bin adam.
- G. Jacob schreibt: \*Gegen bin \*steig zu Pferde (um zu verschwinden) sist an sich kaum etwas einzuwenden; es könnte wie unser \*schwimm ab svulgär geworden sein. Belegen kann ich es nicht. Ich habe das deutsche \*steigen = \*weggehen in Berlin gehört.
- 7. **PRH: 1:7AL** i Er ist gekommen heisst gəldə. D. i. geldi.
  - 8. h.k. n : Kaga ii Er ist gegangen heisst daldāl.
- G. Jacob schreibt mir: »Daldāl wird ein Vulgarismus vielleicht nicht-türkischer Provenienz sein. Bei Redhouse finde ich nur das arabische المنافع عنه المنافع المنافع

### Tigriña - Arabisch.

- 9. كانا الله على الله الله إلى الله الله إلى الله الله إلى الله إ
- 10. ተቀመጥ יחיס אָבּאוֹאַח Setz dich heisst 'a'aizləs.
  D. i. 'ağlis.

Von den beiden Buchstaben Oh ist der eine zu streichen. Statt H ist M zu lesen. Das ß scheint eine nachträgliche Korrektur zu sein. Die Imperative haben in diesem Glossar fast immer den Anlaut a, wie im Mekkanischen; vgl. Snouck Hurgronje, Mekkanische Sprichwörter

und Redensarten, S. 38. Ein Leser, dem die Aussprache mit i geläufiger war, mag i als Korrektur eingefügt haben.

11. ተንሥት ፡ ብ ፡ ጉም ፡ ቁምሂ i Steh auf heisst gum und qum.

Die Aussprache des  $\ddot{o}$  als g findet sich in Aegypten, Arabien und Syrien.

- 12. h.R: 1:4h [ Geh heisst rūh.
- 13. heria: Ch: Ich bin gegangen heisst röh.

Statt Ch wird Ch[+] rohtu zu lesen sein.

14. ኬደ፡ብ፡ራሕ፡መሽ፤ Er ging heisst rāh, mašā.

Während in Aegypten und Syrien allgemein misi gesprochen wird, kommt im Higaz masa vor; andernfalls müsste man massa lesen.

- 15. خصمانا: ۱۵۰ Er ist umgekehrt heisst galaba. D. i. galaba (قلب).
- 16. ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ الللَّهُ ال

Statt † Thi ist ... i zu lesen.

17. Thi nitem: žalasa heisst er hat sich gesetzt. D. i. galasa.

Ueber  $\check{z} = \check{g}$  vgl. die Einleitung.

- 18. **UCក់ ា ់ ឯ េក ដិ ៈ** Wecke auf (schlaf?) heisst 'argūd.
- 19. ሀረሰ፡[ብ፡]አርጉድ፡ Er hat aufgeweckt (geschlafen?) heisst 'argad.

Statt **UCh** ist ... h zu lesen. Ausserdem liegen hier vielleicht Missverständnisse vor. Die Form 'argud ist natürlich arqud schlafe; vgl. Snouck Hurgronje, Mekkan. Sprichw. S. 45. In 19 ist der Imperativ gesetzt, wo das Perfekt stehen sollte; vgl. oben Nr. 3. Der Stamm harrasa ist im Tha und im Te gebräuchlich in der Bedeutung aufweckene. Naffa' wad 'Otmân aus Gäläb, den ich über das Wort befragte, stellt entschieden in Abrede, dass **Uch** im Tha schlafene bedeuten könnte. Nun haben aber die

Baseler Evangelien (1866) ein Verbum ALA schlafen. Statt dessen hat die neue Tigriña-Uebersetzung (Asmara 1900) das gewöhnliche KAA, wenigstens an 9 Stellen, die ich verglichen habe. Auch de Vito und Schreiber haben ALA schlafen nicht. Immerhin ist es nicht unmöglich, dass das Verbum ALA (Ge'ez 12A) sim Kindbett liegen dialektisch auch in allgemeinerer Bedeutung gebraucht ist.

20. AAA: L: hC: hG? [ sabhal hêr [heisst?] kêr kərâmâ.

Das arabische ist natürlich sabâh al-hêr guten Morgen!. Kərâma ist mir als Bettelruf der Mekkapilger in Nordabessinien bekannt; aber darum handelt es sich hier nicht. Der Text ist hier ganz in Unordnung. Ursprünglich ist wohl der volle Gruss sabâh al-hêr wal-kerâma gemeint; vgl. Snouck Hurgronje, l. c., S. 43. Das Tigriña-Aequivalent ist ausgefallen; dafür ist kêr als Glosse zu hêr eingedrungen. Im Tigrē wie im Tigriña wird das arabische h wie k gesprochen, trotzdem das Tigriña das mit fast identische im Inlaute besitzt. Vgl. Nr. 194.

21. **\AL13:\Umathreation \text{A:histhime-13:** Sprich ses geht mir guts heisst kēfonnak taibon.

Die Tigriña-Worte lassen sich kaum anders übersetzen; aber der Text ist sicher nicht richtig überliefert. Ueber kēf inn vgl. Nöldeke, Beiträge zur semitischen Sprachwissenschaft, S. 6, Anm. 6. In taiben (= taiiban) hat sich natürlich die Nunation erhalten.

- 22. **ጓጎን፡ብ፡ጠይብ፡** Gut (wohl) heisst taib. D. i. taiiib. Statt **ጓጎን** ist **ዴሐን** (daḥān) zu lesen.
- 23. **አምአይቲ ፡ መጻአከ ፡ ብ ፡ ምኔንጅጋናቲ ፡** Woher bist du gekommen (Ge'ez) heisst m³nĉnǧ³žttī. D. i. min-ĉn ǧît(a).
- 24. **โดย (Ge'ez)** heisst วิชาชิสัยรัย. D. i. min ba'îd.

In 23 und 24 ist das  $\mathcal{M}$ , bzw.  $\mathcal{M}$  überflüssig und vielleicht späterer Zusatz. Das n für n könnte auf stimmlose Aussprache im Auslaut deuten; das ist jedoch sehr un-

sicher, da dieser Uebergang in den arabischen Dialekten, mit Ausnahme des Maltesischen selten ist, und da auch in Nr. 26 d im Auslaut steht.

25. አይቴ ተሐውር ፡ ምኔን ፡ ተርሕ ፤ Wohin gehst du (Ge'ez) heisst መንበኞስ tንዮጵሱ. D. i. min-ên tcrûh.

Das min der Richtung ist sonst bei râh nicht sehr gebräuchlich; man sagt in Syrien und Aegypten meist wên oder fên bei râiih (in Syrien auch lawên). Vielleicht liegt hier aber wieder eine der Formangleichungen bei begrifflichen Korrespondenzen vor; vgl. Barth in Orientalische Studien, S. 707.

- 26. ርተቅ፡ ብ፡ ባይድ፡ Fern heisst baid. D. i. ba'id.
- 27. **ቅሩብ፡ብ፡ቀሪብ፡** Nah heisst *qarīb*.
- 28. መንድ ነብ ነ ጠሪቅ ነ ገሪድኒ Weg heisst tariq und garid.

In garid könnte vielleicht 'arid >breit stecken. Doch glaube ich eher, dass statt 7 besser 1 oder 1 zu lesen ist; dann hätten wir barid >Wegstrecke.

- 29. 198:1:49: Himmel heisst ebenso. D. i. wie im Tña samâi.
- \*\* steht für \*\* das hier in seiner amharischen Bedeutung steht, so wie er iste; Guidi, Vocabolario, 291: tal quale.
  - 30. ዕሐይ ፡ ብ ፡ ሽምሽ ፡ Sonne heisst šamš.

Die Form sams ist dialektisch auch sonst belegt.

- 31. OCT: 1: +OCI Mond heisst gamar.
- 32. hha: Atom: Stern ebenso. D. i. kôkab.
- 33. Rog: 1: 141: Wolke heisst sahab. D. i. sahāb.
- 34 1159 : 11: 10 MC: Regen heisst matar.
- 35. NAR: 1 inan i Hagel (Schnee) heisst salž. D. i. salž; vielleicht ist auch þalž beabsichtigt.
- 36. **76: 1: 00-9:** Wasser heisst mūyā. D. i. mōya oder mōye; letzteres ist mekkanisch, vgl. Snouck Hurgronje, l. c., S. 47.

- 37. PRC: 11:9CR: Erde heisst 'ārd. D. i. 'ard.
- 38. Pat: 1: tal Staub heisst tūrāb. D. i. turâb.
- 39. 00: 11: An1 Holz heisst hatab.
- 40. **28A** : [11] TRC: Laub heisst sader.

Das arabische wird gemeint sein. Entweder steht sader für sagar (TKC), oder — was weniger wahrscheinlich ist — wir müssen eine dissimilierte Aussprache sadar im arabischen Dialekte annehmen.

41. ATRIA: Chf.A: Borke heisst yokfāl.

Hier liegt wieder ein Missverständnis vor. Ahr (Tē) und Ahr. (Tña) bedeuten: Borke, Rinde, Bast, abgeschuppte Schlangenhaut. N. vergleicht die arabische Wurzel Lä. Es wird wohl das Imperfekt yiqfal gemeint sein, d. h. sist trocken (vom Baume). Zum Imperfekt vgl. Nr. 204; zum Wechsel von k und q Nr. 146, 176.

- 42. 40C: 1: 342. Gras heisst hāsīs. D. i. hasīs.
- 43. ስርናይ፡ ብ፡ ቀምሕ፡ Weizen heisst qamh.
- 44. 179: 11: 10 Gerste heisst sə îr. D. i. ša îr. Statt 1799 ist 1779 zu lesen.
- 45. **761: 1:4.:** Andropogon Sorghum heisst dūrā. D. i. durā oder durā (auch durā gesprochen).

Statt 761 ist 761 zu lesen.

- 46. **377:11:57:** Eleusine heisst dākhōn. D. i. duḥn. Statt dāgušā pflegt man meist dāgussā zu sagen; doch ist die Form mit s auch bekannt. Das arabische duḥn entspricht aber nicht genau, da es eine Hirse-Art ist.
- 48. **ዓተር፡ባሕር፡[ብ፡] 4-ን፡** Bohne (Vicia Faba L.) heisst fan. D. i. fûl.
- 49. **% † C: † β. h:** [1:] δ σ h: Kichererbse (Cicer arietinum L.) heisst '\* m(m) ūs. D. i. hummuş.

50. 102:11: Lathyrus sativus L. (oder Vicia sativa L.) heisst kašarē.

Ueber das abessinische sabbaré vgl. Schweinfurth, s. v. Zu kašarē vgl. Snouck Hurgronje, l. c., S. 54, Anm. 2. Letzterer kennt nur die Form kuššarī; die ihm unbekannte Form kašarī (vgl. Dozy, s. v. nach Burton) scheint durch diese Glosse bestätigt zu werden.

- 51. ብርስን፡[ብ፡] ዓይስ፡ Linse heisst 'ays. D. i. 'adas. ዓይስ ist nur Schreibfehler für ዓዲስ.
- 52. ተለቤ፡ በ፡ ከታን፡ Lein heisst kət(t)ān. D. i. kattān. τλι ist das amharische τλι. Heute pflegt man das Leinkraut auf Tňa 'ənṭātɔ' zu nennen.
  - 53. 6.7: 11:16: Semen abscylli heisst stf.

Die Bedeutung von Les ist nach Guidi, Vocabolario, s. v. Les gegeben. Ein arabisches stf ist mir unbekannt.

- 54. ተቅዳ፡ብ፡ኩስበራ፡ Coriandrum sativum L. heisst kūsbarā.
- ተቀኝ steht wohl für ጠቅኝ; dies mag auf Dissimilation beruhen. Die Tigriña-Form ist nach Schweinfurth ጽቅኝ. Im Arabischen steht kusbura und kusbara neben kuzbura und kuzbara; Dozy hat nur die Formen mit z (vgl. s. v.
  - 55. አስትዴ፡ብ፡ከሙን፡ Nigella sativa L. heisst kammūn.

Guidi, s. v. gibt für አበሱዱ an specie di menta« (בּיִבּ שׁעְכּוֹם). Im Tigrē sind abūsida und kəmmūn verschiedene Pflanzen. Schweinfurth gibt für die Formen awossėda und awossėta an Nigella sativa L.

- 56. **hh7:1: ACS7:** Ocimum menthifolium H. heisst 'ər(ri)yān. D. i. er-rīhân, vulgär neben er-raihân.
- Vgl. Dozy, s. v., wo unter den ريحان,-Arten auch Ocimum basilicum genannt wird. Zum amharischen **AC\$7** vgl. Praetorius, *Amharische Sprache*, S. 97.
- 57. **วาระาการตา** Büffel (?) heisst *žāmās*. D. i. ğāmûs.

Die Bedeutung des Tigriña-Wortes ist nach dem Arabischen erraten. Vielleicht ist 77 gemeint.

58. ዝአብ ፡ ብ ፡ አልመራፊል ፡ Hyäne heisst almarāfil.

Im Arabischen soll ورافيل eigentlich »Mähne« bedeuten. Die von Dozy (I, 544) bezweifelte Angabe Werne's, nach der es »Hyäne« bedeutet, wird durch diese Glosse bestätigt. — N.: »Marafil als sudanesisch-arabischen Namen der Hyaena crocuta weist mir Thorbecke aus Hartmann, Brehm etc. nach.«

- 59. **አደግ: பட்டும்:** Esel heisst hūmār. D. i. humâr, himâr.
  - 60. **94: 11: ХАЛ-Т:** Fisch heisst 'alhūt. D. i. al-hūt. Hūt ist der Name verschiedener Fische; vgl. Dozy, s. v.
- 61. **АСТК: 11: ЯРЛ:** Krokodil heisst dāmsā. D. i. timsâh oder tamsâh.
  - 62. ጉማሬ ፡ ብ ፡ ቤት · Nilpferd heisst bih.

Aus dem Arabischen ist mir bih sonst nicht bekannt; wohl aber ist bih und bih das Ge'ez-Wort für Nilpferd. Nach unserem Glossar wäre dies Wort, das wohl aus dem Aegyptischen stammt, auch in das Arabische gedrungen.

- 63. 106. 1 1 fC: Ochse (Stier) heisst tor.
- 64. 109 : 11: 11C : Kuh heisst bagar.
- 65. 170: 1: han: Schaf heisst kabs.

Statt han ist .. To zu lesen.

66. (BA: 11: 4AF: Ziege heisst qalam. D. i. ġalam, ġanam.

Die Aussprache galam kommt dialektisch im Arabischen vor.

- 67. **LCAT: A: Mak:** Haut heisst 201d. D. i. gild.
- 68. **กร**: การ เกาะ Schlauch heisst *รักาลิง*. D. i. ğurâb, girâb.

Im Tña ist **A\$.** (lóqhðià) ein Schlauch für trockene Sachen (Korn u. dergl.), **ACA.** (hárði) ein kleiner, **LAT.** (dålmi) ein grösserer Schlauch für Flüssigkeiten.

- 69. hC1:12C1: Wasserschlauch heisst gərbā. D. i. girba.
- 70. ሲለን፣ ብ፡ ከሽፋ፣ Palmenmatte heisst kašafā. D. i. haṣafa.

Im Amharischen heisst 1667 1. palma; 2. stuoia fatta di foglie di palma (Guidi). Das arabische غضف, das von N. verglichen wurde, bedeutet >Korb, Matte aus Palmgeflecht«. — Zur Wiedergabe des odurch s vgl. 'ar(ra)-sas, in No. 83.

71. OARTF: 1: JR: waldatam heisst gada.

Weder das abessinische noch das arabische Wort ist mit Sicherheit zu erklären. N. denkt bei gāda an gadaķ, قدم.

72. ስፌተ፡ብ፡ኵሉ፡ጠቅ፡ Jeder Teller (Tisch) heisst tabag.

Statt no. 1. no. Im Tña heisst safèt oder safè die als Tisch dienende grosse Schüssel aus Palmgeflecht.

- 73. ወንፊት ፡ ብ ፡ መሰፈፍ ፡ Sieb heisst masaf(f)af.
- 74. ወንጠፍት ፡ ብ ፡ መስፍፍ · Trichtersieb heisst masfef.

Die beiden Worte **@767** und **@7667** sind amharisch; das **@7667** wird zum Durchseihen des Hirsebieres gebraucht, es besteht aus einem Trichter, an dessen unterem Ende sich ein Seihtuch befindet. Die arabischen Aequivalente sind ungenau; sie können zu weide gehören. N. schlägt vor, minsaf und misfāt zu lesen.

- 75. 77h: 11: 114 Grosser Krug heisst 25 îl. D. i. zîr. Amhar. gān, Tha gan'î, Te gani' ist ein grosser Krug, der bis zu 130 Liter enthalten kann.
- 76. **17ሕ ፡ ዘው ቅር ፡** [ብ ፡] ቢር ፡ Gemeisselter Krug heisst bir.

Mit dem gemeisselten Kruge ist wahrscheinlich ein aus dem Felsen gehauenes Reservoir oder eine Cisterne gemeint. Die Uebersetzung bir (بثر) ist allerdings etwas zu allgemein.

## 77. **ዕትሮ ፡ ብ ፡ ጊርጽዋዕ ፡ ዓብ ፡ ዓሣ ፡**

In dieser Glosse scheinen zwei zusammengefallen zu sein.

- a) orc: 1.2C[1] Krug heisst gir. D. i. vielleicht gar[ra].
- b) **%Po: (9)-1[LA]: 94:** Becher heisst 'āsā. D. i. vielleicht kās.

Diese Erklärungen sind allerdings sehr unsicher. N. denkt an str (für gtr) und tasa (für asa); das ist wahrscheinlicher.

- 78. ተራዕ፡ብ፡ጉርግ፡ Kochtopf heisst gūrmā. D. i. burma.
- ተራዕ ist ein Topf aus Ton, der zum Kochen benutzt wird. Die Verbesserung von ጉርማ zu በርማ verdanke ich N.
- 79. UD: A: ASAC: Feuer heisst 'эn(n)āḥar. D. i.

Statt Up ist ho oder he zu lesen.

- 80. ሐስግ፡ብ፡አጉርባጅ፡ Peitsche heisst 'agūrbāg'. D. i. al-qurbâg.
- האת scheint eine ältere Form für האת zu sein. Statt בעוֹן pflegt man meist בעוֹן zu sagen.
- 81. ወርቅ ነብ ፡ ሐመር ፡ ሽሪፍ ፡ ሂ ፡ Gold heisst hamar und sart.

Der Glossator hat hier die Attribute des Goldes >rote ('ahmar) und >kostbare auf das Gold selbst übertragen.

82. OAG: A: Tol. Und Silber heisst šāmī.

Das Attribut sāmī, das hier auf das Silber übertragen ist, wird von den Damascenerklingen stammen. Das mag schon im Arabischen der Fall gewesen sein.

83. **ๆ८**C : ก : กัดกัก : Blei heisst 'อา(าอ)รัสร์. D. i. cr-rusâs.

Zu  $\phi = s$  vgl. No. 70.

- 84. 217: 11: ULC: Eisen heisst hadid. D. i. hadid.
- 85. h. f. n. h. Lanze heisst harbā. D. i. harba. Zeitschr. f. Assyriologie, XXI.

86. TA: 11 11 11 11 11 Krummer Dolch heisst žam-(mi)yā. D. i. ğambîya.

Das Wort  $\rightleftharpoons$  ist in Mekka bereits zur Zeit des Ibn Batûta gebräuchlich gewesen. In MFF ist entweder ein A ausgefallen, oder eine Lesung  $\check{z}amm\hat{i}ya$ , mit assimiliertem b ist beabsichtigt.

Statt **\*\*\* † \*\*\* † \*\*\*** ist **\*\*\* † \*\*\*** ... zu lesen; das ist vielleicht nur ein Schreibfehler. Das Wort ist amharisch; im Tña und Tē sagt man statt dessen *malāsē*.

- 88. CFA: 11: 16: Nadel heisst ['2]brā. D. i. 'ibra.
- 89. 

  Philam: Scheere heisst ebenso. D. i. maqass. Im Tha steht natürlich maqas(s) statt maqass.
- 90. LTA: 11: hER: Faden heisst haid (?). D. i. hait.
  Die Abschrift hat hER; das könnte hER gelesen werden. Vielleicht aber steht R hier für T.
  - 91. ht. 14 .... heisst ebenso.
- B. hat als zweiten Buchstaben des undeutlichen Wortes zweifelnd ein hangegeben.
  - 92. **በ**子: **n**: **t**: Leinwand heisst . . . . #. Vielleicht ist auch im Arabischen baftā gemeint.
- 93. 94. **እንድኪ** ፡ ብ ፡ ሱሊ ፡ ድንጉዚ ፡ ፈንደኪ ፡ ፉጠት ፡ ብ ፡ ሻድሪ ፡ ሸመተ ፡

Hier sind wohl drei Glossen von einander zu scheiden. The in Könnte sein: sādəri heisst Bandage. Man könnte an شوذر denken; vgl. Dozv, s. v. Es handelt sich um Zeugsorten.

- 95. ACTA: [A:] IFA: Kapuzenmantel (bārnōs) heisst žūkh. D. i. gûh.
  - 96. ዓምበረ ፡ ሶራ ፡ ተሳውሬ ፡ ኃረጓዴ ፡

Der Text ist hier nicht in Ordnung. Das amharische Wort \*\*A277%\* heisst 1. verde; azzurro, 2. musco che si forma sulla superficie dell'acqua (G.). Legt man die zweite

Bedeutung zu Grunde, so wäre 'ambara wohl = 'anbar.

— Die Worte \*\* Tho-& sind wohl aus anderem Zusammenhang hierher geraten.

- 98. **hCP:** [1:] 77: Blaues Seidenkleid heisst šašō. D. i. sâš.

Ueber **አርዋ** vgl. Guidi, s. v.; über شاش Dozy, s. v.

99. HC: 140: Gürtel heisst ebenso. D. i. zunnâr.

Das Tña-Wort könnte ebensogut auf zunnâr wie auf zinnâr zurückgehen.

- 100.  $\mathfrak{op}[C]: 1: \mathfrak{ha}: \text{ Honig heisst 'asal. D. i. 'asal.}$
- 101. 89 : 1 : 103 : Milch heisst laban.
- 102. **mhP:11:hP7:** Butter heisst samon. D. i. samn oder samun.
- 103. אים יאלים: Fleisch heisst 'عا(ו)aham. D. i. cl-lahm.
  - 104. ACC: 11: hCRA: Senf heisst kardal. D. i. hardal.
- 105. **\%\%\alpha\!\ \Am\[C]\!** [Ungesäuertes] Brot heisst faftr.
- 106. **១៤០ នៃ ក្នុង នេះ គេ១១១** Gesäuertes Brot heisst kabe. D. i. húbz.

Das Tña-Aequivalent ist **114-h: h726** zu lesen. Heute sagt man meist **114-ф**; vgl. Praetorius, *Tigriña-Sprache*, S. 111.

107. ጠቢታ፡ብ፡ቂላ፡ Brotfladen heisst qt/ā. D. i. vielleicht gê/a.

Hier scheint eine Verwechslung vorzuliegen, falls der Text nicht verderbt ist. Das arabische qêla bedeutet in Mekka Einladung, Picknick u. s. w ; vgl. Snouck Hurgronje, l. c., S. 85 ff.

108. 797 : กะ has: Brei heisst 'asīdā. D. i. 'aṣîda.

109. **†** [1:] **‡** Röstkorn heisst qölö.

Digitized by Google

Hier liegt wohl eine Verwechslung zwischen Substantivum und Verbum vor. Auch ist der Text nicht ganz sicher. Vgl. קלי, قلية, قلي.

110. ጠቅጠ[ቆ] ፡ ብ ፡ ፌቅፌቅ ፡ ዒፎት ፡ Suppe heisst faqfaq.

Vielleicht sind auch hier Substantivum und Verbum verwechselt; faqfaq wird vom Brodeln des Suppenkessels gesagt. **m†m** ist das Tña-Wort, **a.c.** das Tē-Wort für eine dicke Suppe aus Korn oder aus Reis.

- 111. **₼१С: 11: ФС:** Kurz heisst qasīr. D. i. qaşîr.
- 112. 341: 1: mea: Lang heisst tawil. D. i. tawil.
- 113. [ð] ԹՓ: ՈւԹՆ Ֆ։ Gut heisst malīḥ. D. i. malîḥ.
- 114. ht. 1 : LA : Schlecht heisst hiba.

Das arabische Wort ist verderbt; vielleicht ist es = habîs. N. denkt an haiba.

115. ሐሳዊ ፡ ብ ፡ h[ዳ]ብ ፡ Lügner heisst ka[ddā]b.

Ich ergänze 4, nicht 1, wegen der in Mekka üblichen Form; vgl. Snouck Hurgkonje, S. 35.

116. மேட்டி [1] கி Dieb heisst ha[râmī].

ሐ ist natürlich zu ሐራሚ zu ergänzen.

117. ብል፡ብ፡ገርግብል፡

Der Text ist verderbt. N. denkt bei **1.71A** an zagbar Salbei (eine Art Origanum). Aber **1A** als Name einer Pflanze ist mir aus abessinischen Dialekten nicht bekannt. Im Amharischen heisst **1A** Wurm.

- 118. 1767: 698: [1:] 49: Knoblauch heisst tom. D. i. tûm.
- 119. ቀይሕ፡ ሰዮርት፡ [ብ፡] በሰል፡ Zwiebel heisst basal. D. i. basal.

Statt Arct ist h... zu lesen.

120. NCNG: 1: LALA: Pfeffer heisst falfal. D. i. filfil.

Die beiden Pflanzen entsprechen sich nicht genau.

Der hier genannte abessinische Pfeffer (bärbäre) ist Capsicum Abessinicum R.

- 121. 190: 11: 11: 11: Morgen heisst səbah. D. i. subuh. Die Aussprache subuh wird für Mekka bezeugt von Sn. Hurgr., S. 99.
- 122. **『わうす・ハ・トたいに・** 3 Uhr heisst 'ad[d]hur. D. i. ad-duhur.

Statt 1947 ist 1 ... zu lesen. Die Angabe ist ungenau; ebenso 123.

- 123. ተተር፡ 1 : አቡር፡ Mittag heisst 'asar. D. i. 'asir.
- 124. **1177: \*\*\*** 9 Uhr heisst parāl(?).
- N. schlägt vor zawāl statt perāl zu lesen.
- 125. **ሰርክ ፡ ብ ፡ አልመቀረብ ፡** Abend heisst 'almaqarab. D. i. al-magrib.

Das Versehen ist leicht erklärlich.

- 127. **መንፈቀ፡ ሴሊት፡** [11:]... አሌል፡ Mitternacht heisst ... 'allēl. D. i. ... el-lêl.
  - 128. ムムタ・ロ: 7たれ・ Hälfte heisst no as. D. i. nuss.
- 129. **ጸብሔ፡ብ፡ሬ.ፕሬ፡** Es wurde Morgen heisst fažara. D. i. fagara.
- 130. መንልተ፡ብ፡ማዕል፡አናሐር፡ሂ፡ Tag heisst må l und 'annahar. D. i. (Tigrē) mo lund en-nahar.
- 131. **%Aort: 1:719:** Finsternis heisst gəlām. D. i. zalâm.
- 132. መላእክት፣ብ፡መሳኢክት፡ Engel heissen malāʾīkāt. D. i. malâʾikat.
  - 133. אסיים וואר Geister heissen ביח. D. i. ginn.
- 134. **АЛА: Л: ХГАЙ:** Menschen heissen 'эп(п)āḥas. D. i. en-nâs.
- 135. OCHIA: Junger Mann heisst rižal. D. i. rigâl.

136. **กริกุว : การการา** Frau heisst *การพล*ัก. D. i. niswan.

In 135 und 136 steht im Abessinischen der Singular, im Arabischen der Plural.

- 137. ሕፃን፡ ብ፡ ስቂር፡ Knabe heisst segir. D. i. sagîr.
- 138. OAT: 1.177: Mädchen heisst bont. D. i. bint.
- 139. መርዓት፡ ብ፡ አሩስ፡ Braut heisst 'arūs. D. i. 'arūs.
- 140. አረጊተ፡ብ፡አኙዛ፡ Alte Frau heisst 'agūzā. D. i. 'agūza.

Zur Form 'agûza vgl. JACOB, Geschichte des Schattentheaters, S. 49, Anm. 1.

- 141. **\(\lambda\)28: 11: 71:** Alt heisst \$aba. D. i. \$\hat{a}ba.
- 142. **ገጽ፡ ብ፡ ወጋ**ናሕ፡ Gesicht heisst wažəh. D. i. wagh.
- 143. አዝን ፡ ብ ፡ አድን ፡ Ohr heisst 'adan. D. i. 'idn.
- 144. ЯТС: 11: 1 hhС: Haar heisst sahar. D. i. ša ar.
- 145. ጽሕም፡ብ፡ድግን፡ Bart heisst dogon. D. i. dagan.
- 146. わりた・1・2hの十: Hals heisst rakabat. D.i ragabat.

In der Abschrift B.'s scheint has zu stehen; das wäre auf jeden Fall in h. zu verbessern. Indt ist Fehler für 4...

- 147. ደረት፡ [ብ፡] ሰድር፡ Brust heisst sader. D. i. sadir.
- 148. ዘባን ፡ ብ ፡ ንናሱ ፡ zabān heisst ebenso.

Im Tña bedeutet zäbān »Rücken, Bergrücken« (vgl. Ge'ez RAC, engl. ridge); im Ge'ez ist zaman, im Tē zäbän, im Tña zābān und zāmān »Zeit«. Die Bedeutung »Rücken« ist hier sicher gemeint, wie sich aus dem Context ergibt. Dem Glossator hat hier das arabische zamân »Zeit« vorgeschwebt, das aber mit zābān, zāmān gleichbedeutend ist.

- 149. hc. 1 : 173 : Bauch heisst batn.
- 150. PTC: 11: M. H: Der Hintere heisst #2.

Das Tña-Wort wird For zu lesen sein.

151. Anh † : 10 : It 10 : Penis heisst zūb. D. i. zubb.

- 152. ACh: 1: Chit: Knie heisst rakabat. D. i. rukbat.
- 153. እግር፡ ብ፡ አጋፓር፡ Fuss heisst 'عُوْר. D. i. 'iǧr.
- 154. ሕምስ: ብ: ኩስ: Vulva heisst kūs, D. i. kuss.

Es ist bezeichnend, dass in 151 und 154 die literarischen Worte gewählt sind, nicht die Worte der Volkssprache TAA und PT6.

- 155. ዓራት ፡ ብ ፡ ሳራር ፡ Bettgestell heisst sārār. D. i. sarîr.
- 156. **\$\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice{\mathrice**
- 157. **\ARF: 1:4Ch:** Breite aus heisst  $far(r^2)s$ . D. i. farris.

Statt 325 ist .. 8. zu lesen.

- 158. אלסיתי אראי Fell heisst צול. D. i. gild.
- 159. ሽሕላዊ: [11:] ቶ11: Kleid (?) heisst tob.
- Das Tña-Wort ist mir nicht bekannt.
- 160. ተሚሰ፡ 1፡ 7ሚስ፡ Hemd heisst gamis. D. i. gamîş.
- 161. **กัรฝล**าก[:]กั**ดคร**า Hosen heissen sərwān. D. i. sirwâl.
- 162. **410 : กะครา** Mütze heisst *kūfīyat*. D. i. *kfīfīyat*.

Nach Sn. Hurgr., S. 41, Anm. ist die kūfijich die zylinderförmige, aus indischem Rohr geflochtene, mit vielfarbiger Seide oder Kattun durchstickte Mütze, um welche die 'imāmah herumgewunden wird. Das entspricht auch dem Tña-Worte 410 am ehesten. Die syrische und ägyptische käffiye (das Kopftuch) heisst im Higaz sumådeh. Ueber 410 vgl. noch Guidi in Brzold, Kebra Nagast, S. XXVI s. v.

- 163. **163.** In 1 mh. Kopfkissen heisst makad(d)a. D. i. mahadda oder mihadda.
- 164. ሣእን፡ ብ፡ ናዓል፡ ምድሐስሂ፡ Sandale heisst nā āl und madhas. D. i. na'l und madas.
  - 165. **hf: ก:กก**: Schnabelschuh heisst bābās.
  - Das Wort **h**f ist eher amharisch als nordabessinisch;

vgl. Guidi, s. v. Der Glossator hat jedenfalls بابوش gehört, nicht بابوج; Dozy (s. v.) gibt jedoch letztere Form als die gewöhnlichere an.

- 166. ลิกวะกะสาย Stein heisst hažar. D. i. hagar.
- 167. 67: 1: 10 Haus heisst makan.
- 168. **λΊζτΡ: Π: Φ ζΠό:** Viereckiges Haus heisst marab(b)ā'. D. i. murabba'.

Das viereckige abessinische Haus heisst heute im Tña hodmö, im Të nohos. Das arabische Wort marabba wird heute nur von europäischen Häusern gebraucht.

169. กิจัก: ก: 477: Rundhaus heisst rasan. D. i. rôsan.

Der abessinische Rundbau (von den Italienern tocul genannt) heisst im Tña und Tē gewöhnlich seglā. Das aus dem Persischen stammende rôšan wird im Arabischen von verschiedenen Hausteilen gebraucht. Ueber die abessinischen Häuser vgl. u. a. meine Ausgabe der Heldentaten des Dom Christoph da Gama, S. 101.

- 170. Cot: A: Katze heisst albes. D. i. albiss oder al-bass.
  - 171. **አንጨዋ፡ብ፡ፌራን፡** Maus heisst firan.
- - 173. **ፆፍ፡ ተሉ፡ ብ፡ ጨር፡** Vögel (jeder Art) heissen *ter*.
- 174. **ACU: 11:188:** Huhn heisst žadād. D. i. dagag, gag.
- 174a. ACTII: 1: ALA: Elefant heisst 'alfil. D. i. al-fil.
  - 175. አንበሳ ፡ ብ ፡ አሰድ ፡ Löwe heisst 'asad.
  - 176. UNC:  $\mathbf{n}$ : HCC: Affe heisst ku rd. D. i. qird. Hier steht k für q wie in No. 146.

177. **ም**ፍለስ ፡ ብ ፡ (ብ ፡) አለሱፍ ፡ ጎባይ ፡ Wildschwein heisst 'alalāf. D. i. hallāf.

Das arabische Aequivalent für 10% >Büffel« ist ausgefallen.

- 178. hak: 11: Tua: Dumm heisst žahol. D. i. ǧâhil.
- 179. አመንዝ[ሬ-] ፡ [ብ ፡ ] ታኅበ፡ Ehebrecherin heisst qākbā. D. i. qahba.
  - 180. †ត្រៅ ាំ hand Lügner heisst kaddābin.

Statt tools ist .. . . zu lesen.

181. ሎራይ ፡ ብ ፡ ተሐሳሚ ፡

Diese Glosse ist, wie sie dasteht, amharisch-Tigriña. hebe wird zu hebe stolz seine gehören. heisst nach de Vito restio a riceveree. Es werden aber wohl zwei arabische Aequivalente ausgefallen sein.

- 182. ርቱዕ፡ ብ፡ ጣይብ፡ Recht heisst tayəb. D. i. taiyib.
- 183. **Un: 1.11.** Er gab heisst  $\check{z}ab$ . D. i.  $\check{g}\hat{a}b$  (er brachte).
- 184. UN: 1: 95. Gib uns heisst 'adeyani. D. i. 'addîni.
  - 185. リフカ: 1: huた: Nimm heisst 'ahūd. D. i. ('ă)hud.
- 186. AAN7: 1: 74-71: Es gibt nicht heisst mafüst. D. i. mā-fi-st.
  - 187. ሀሎ፡ብ፡ፌ፡ Es gibt heisst fī.
- 188. **วรด+: ก: วกอC:** Wir plaudern (spielen) heisst n<sup>2</sup>s(s)a(u)war. D. i. wohl nissauwar.
- 189. **†กิค: ก: †คำตา**: Sie stritten heisst tahasamā. D. i. tahâsamā.

Statt ተበሱ ist ተበአሱ zu lesen.

190. 11[7]U: [1:] ACAT: Schliess heisst 'arbūt. D. i. arbut.

Das Verbum. 1190 scheint heute im Tña nicht mehr gebräuchlich zu sein; vgl. Ge'ez 1194 und Amhar. 11,2.

191. ክሬት፡ብ፡አፍትሕ፡ Oeffne heisst 'aftih. D. i. aftih.

192. ግባእ፡ [ብ፡] አትሁል፡ Tritt ein heisst 'athūl. D. i. adhul.

Bemerkenswert ist der Uebergang d > t vor dem stimmlosen k. Vgl. unten No. 389.

193. **09h**: [1:] 4. Geh hinaus heisst f....

Das arabische Aequivalent wird wohl 4-7 (fût) sein sollen. Das könnte »geh vorbei« bedeuten. Meistens heisst fût aber »tritt ein«; dann hätte der Glossator »hineingehen« und »hinausgehen« verwechselt.

- 194. hope: IRCh: 11: 11-11-12: Mc: hc: hc-7: Wie hast du die Nacht zugebracht heisst sabhal her ker kera-mā. D. i. sabāh al-hêr. Vgl. No. 20.
- 195. At:[h]C:[1:]hin: Kirche heisst kanasā. D. i. kanisa.

Bt: hC ist natürlich Abkürzung für Bt: hChts3.

- 196. **LLATINISSCHI** Er weiss heisst yā ārəf. D. i. ya rif.
- 197. **PPA: ก: กรกล:** Fessel heisst sanāsəl. D. i. sanâsil.
  - 198. のムナ: 1: 兄んつ: Schild heisst darag. D. i. daraq.
- 199. ハルナ・イ・よいか・ Keule heisst dob(b)as. D. i. dabbûs.

Das Wort not ist amharisch; vgl. Guid, s. v. Statt Ron ist vielleicht R... zu lesen. Vgl. aber die dissimilierte Form Ron, Dillmann, Sitzungsber. Berl. Akad., 1884. S. 1014, Anm. 3.

200. **ነፍጥ፣ ብ፣ መንዱቅ፣** Flinte heisst mandūq. D. i. mandūq.

Flinte heisst im Tē heute mandûq. Das ist das arabische (بندتیه); über dies Wort vgl. Dozy, s. v.

- 201. በትር: חי አለባ: Stock heisst 'slasa. D. i. el-'aṣā.
- 202. **727-1h: 1 : 10h:** Ich bin satt heisst sabētū. D. i. šabī tu.

Das erste ? ist zu streichen.

- 203. march: A: HA7: Ich bin hungrig heisst za'an. D. i. ga'ân.
- 204. הְשְּיִּשׁ : [חי] אָרְאָלֵי: Krankheit heisst yuža'anī. D. i. yūga'nī.
  - 205. **Thiniyati** Honigwein heisst 'araqi. D. i. 'araqi. Statt **Th** ist . h zu lesen.
  - 206. 14: 1: 1 Hirsebier heisst būzā.

Statt AP ist A. zu lesen.

- 207. **3h.K:11:3h.MC:** Lass uns gehen heisst nokizer. Die arabische Form ist schlecht überliefert. Am ehesten wird **3hCM** (nokros) zu lesen sein. Das wäre nuhrug.
  - 208. おるす: 旬: そんす: Tora heisst torāt.
  - 209. 327: H: HAC: David (d. i. Psalter) heisst zabūr.
- 210. **072A:H: \TATA:** Evangelium heisst 'anžal. D. i. 'inžil.
  - 211. መጽሓፍ፡ዘ፡ከታብ፡ Buch heisst kətāb. D. i. kitâb.
  - 212. δ 11: Τλς: 1 heisst wāh d. D. i. wâhid.
  - 213. 8 H: 127: 2 heisst 'atnin. D. i. itnên.
  - 214. デ州・イヘナ・ 3 heisst talātā. D. i. talāta.
  - 215. 219 4 heisst 40. D. i. (Tña) 'arbɔ a ('arba'a).
  - 216. **EH I:** 5 heisst 50. D. i. (Tña) hamsā (hamsa).
  - 217. **% H: 1. .** 6 heisst stt(t)ā. D. i. sitta.
  - 218. 21: 6: 7 heisst 70. D. i. (Tña) saba (saba).
  - 219. 🛱 H : ተማንያ: 8 heisst tamānyā. D. i. tamânya.
  - 220. H 1 1 9 heisst 90. D. i. (Tña) wsā (tisa).
  - 221. In: holesst 'ašarā. D. i. 'ašara.
  - 222. 7 H: 1767 : 20 heisst 'ssrin. D. i. 'isrîn.
  - 223. All'tht?: 30 heisst talatin. D. i. talatin.
  - Statt †At7 ist . 1 . . zu lesen.
  - 224. 9 H: hC1123: 40 heisst 'arbo'in. D. i. 'arba'în.
  - 225. IH: 1994.7: 50 heisst hamsin. D. i. hamsin.
  - 226. **3** H: 17: 60 heisst sət(t)ən. D. i. sittin.

- 227. GH: 1193: 70 heisst sabin. D. i. sabîn.
- 228. TH: +727: 80 heisst tamānīn. D. i. tamānîn.
- 229. 311 th 73: 90 heisst tas in. D. i. tis în.

Statt † 123 wird † ... zu lesen sein. Das Versehen rührt daher, dass man im Tha wie im Ge'ez  $\upsilon s'a$  und tas'a sagt.

- 230. H: 7.5: 100 heisst mīyā. D. i. mîya.
- 231. 7.h: H: hAF: 1000 heisst 'alf.
- 232. **P:H:Att:** 10000 heisst lak. D. i. likk.
- 233. ሰን-ይ : אוי אַאַאַליז: Montag heisst 'ala'atnēn. D. i. al'itnên.

Vielleicht ist aber in dem zu grunde liegenden arabischen Dialekte auch 'atnên gesprochen; vgl. oben No. 213 und den Anlaut des Imperativs, No. 10. Sn. Hurgr. (S. 69) hat aber itnên.

- 234. Ann: H: tnt: Dienstag heisst talāt. D. i. talāta, oder tālit(?).
- 235. ሬቡዕ፡ ከ፡ አልረቡዕ፡ Mittwoch heisst al-raba. D. i. ar-râbi. (?).

Es ist möglich, dass der Glossator einfach die abessinische Vokalisation auf die arabischen Formen übertragen hat, oder dass man in Massaua auch im Arabischen die abessinischen Formen gebrauchte. Andernfalls müsste man annehmen, dass im Arabischen hier die Ordinalzahlen gebraucht wurden statt der Kardinalzahlen; doch das ist sehr unwahrscheinlich.

- 236. 🗚 🔭 🐧 : 🔭 the Ada and a Donnerstag heisst 'alhamis. D. i. al-hamis.
- 236 a. **hCailingti** Freitag heisst *vimāt*. D. i. *ğumʿat*.
- 237. ተዳም፡ዘ፡አስብት፡ Sonnabend heisst as(s)>bt. D. i. as-säbt.
  - 238. 1317: H: La Sonntag heisst 'ad. D. i. had(d).

- 239. P.F: H[:] hap-F: Heute (Ge'ez) heisst 'alyōm. D. i. al-yôm.
- 240. ዕባሕ ነዘ[י] በተራት፡ Morgen heisst bakuarat. D. i. bukrat.

Hier wird wie öfters in der Schrift das u zum k-Laut gezogen; vgl. **hhhf** für **hhhf** u. ä.

- 241. ተማል፡ዘ፡ሐምስ፡ Gestern heisst hams. D. i. 'ams.
- 242. 100-7: H: hange Woche heisst kamalayom.

In dem arabischen Worte könnte kamal al-yôm oder etwa kamâl al-'aiyâm stecken. N. schlägt jedoch vor كما zu lesen, d. i. >heute nach einer Woche«.

- 243. OCT: H: 19C: Monat heisst sa'ār. D. i. šah(a)r.
- 244. 9007: H: 16h: Jahr heisst sand. D. i. sana.
- 245. hat: H: CG: Elle heisst dora. D. i. dira.
- 246. **₼₿-С: 1** [1] **△१11:** Hecke heisst *lɔbāb*(?).

Das arabische Aequivalent ist verderbt. Man könnte 1. han (al-bâb) lesen und annehmen, dass hier bereits das folgende Wort voraufgenommen ist, oder 2. han (kēlab) lesen und darin das Tigrē-Wort für Hecke, Einfriedigunge sehen.

- 247. 27: H: 11: Tür heisst bāb.
- Statt R7 ist R7 oder R2 zu lesen.
- 248. **ውሳጤ : H[:] ፓዋጎ :** Inneres heisst žəwāh. D. i. ğûwā.
- 249. Phi Wetzstein heisst məsən(n). D. i. misann.
- 250. **11: AAP-11:** Rasiermesser heisst 'almūs. D i. al-mūs.
  - 251. กับกาหากรา Wetze es heisst san(n)อ. D. i. sinno.
  - 252. 12:H:HE7: Rasiere heisst za(i)yon. D. i. zaiyin.
- 253. 1692: H: HE12: Rasiere mich heisst zainani. D. i. zaiyin(a)nī.
- 254. 1981 H 1981 Barbier heisst  $sa(i)y\bar{a}n$ . D. i.  $saiy\hat{a}n$ .

- 255. **717-7:11:7177:** Schröpfkopf heisst māhžam. D. i. mihğam.
- 256. **P17-T: H: P13(T):** Er schröpft heisst yahažəm. D. i. yahğim, oder yuhağğim.
- 257. 11-02: H:13 oz: Schröpfe mich heisst haž(ž)-mant. D. i hažgim(a)nt.
- 258. ፌታዊ ፡ ዘ ፡ ሰኅበይ ፡ Freund heisst saḥabai. D. i. sâḥibī.
- 259. ፍተወኒ : אי אֹז : חֹלות : אַל זוּ בּבּק Liebe mich heisst 'ana sahabak nətrāfag. D. i. 'ana sâhibak nitrâfag.
- 260. 4.748: H: 267: Sein Freund heisst rafigü. D. i. rafigü.
- 261. **LPAA: H: AARA: PAAR:** Er schwört heisst bolais ya'alof. D. i. bil-'ais(?) yahlif.
- 262. 1347: LRAM: H: 3147: LROC: Er will eine Frau heisst neswän yeda(u)wer. D. i. niswân idauwir. LRAM: steht für LRA: hm.
- 263. †4‡K:H:†COK: Willst du heisst tər'əda. D. i. terîd.

Am Ende des ersten Wortes ist 2, am Ende des zweiten 2 zu lesen.

- 264. A.B.A.†7:11: A.B.C.C: Er will nicht heisst mairod. D. i. ma-irîd.
  - 265. פֿאָס װוי Markt heisst 's(s)ag. D. i. es-sûq.
- 266. ht 7: H: PRRC: Stadt heisst madander. D. i. bandar(?).
- man etwa mudun-dur (arabisch-türkisch) annehmen.
  - 267. L'IT: H: LAA: Er verkauft heisst yobi'. D i. ibî'.
  - 268 "LT: H: AA: Verkaufe heisst bi'. D. i. bi'.
- 269  $^{1}$ Mn  $^{1}$  [H  $^{1}$ ] **LS**  $^{1}$  Er hat verkauft heisst  $b\bar{e}^{\prime}\bar{e}$ . D. i.  $b\hat{a}^{\prime}a$ .
  - 270. †"In: 11: 110: Er hat gekauft heisst tazāba. Dies ist eine Tigriña-Tigrē-Glosse.

271. **አባዕከ: H: JAA:** Trigonella foenum Graecum L. heisst belbā. D. i. hulba.

Statt hadh wird heute hash oder hadh gesprochen.

272. **147: H: LL-7: 478-CL:** Ofen heisst farān und töndör. D. i. furn und tandūr.

In farān scheint eine Verwechslung von furn mit farrân vorzuliegen; tandûr ist natürlich dissimiliert für tannûr.

- 273. 127: H: Lon: Aehre heisst farik. D. i. farik.
- 274. M.A: H: LTi3: Rauch heisst dakhn. D. i. dahan.
- 275. **71147: H: 724h:** Wir wollen uns wärmen heisst  $n \cdot d(d) a f(f) a'$ . D. i.  $n \cdot i d d a f f a'$ .
- 276. † 37:11:11-77: Wanze heisst kūtān. D. i. kuttân. Ueber kuttân vgl. Landberg, Études sur les dialectes de l'Arabie méridionale I, S. 699 und die dort zitierten Stellen.
  - 277. ሐሳኻ ፡ ዘ ፡ ዳድ · Wurm heisst dad.
  - 278. 748: H: has: Sklave heisst 'abd. D. i. 'abd.
- 279. **111.** TCS: Frau (d. i. Sklavin) heisst žārīvā. D. i. žārīva.
- Fraus steht hier wohl für weiblichs, das dann auf das vorhergehende 74£ zu beziehen ist.
- 280. ተምብም ነዝ ፡ በተሻን ፡ ግሬ-ንሂ · Cucurbita maxima Duch. heisst baku-sān und grān. D. i. wohl kûsā und gara.
- Statt 743 ist 749 und 769 zu lesen. Vielleicht ist قرع كوسا
  - 281. 110 H: ArA: Iss heisst 'akūl. D. i. ('ă)kul.
- 282. በላዕኩ י אי ג' Ich habe gegessen heisst akalta.
- 283. การะบารกัดกะ Trink heisst 'asrab. D. i. asrib oder asrab.
- 284. 11:11.11.11. Ich habe getrunken heisst sarabtu. (D. i. saribtu?)

285. 11:11:11 Er trank heisst šaraba. (D. i. šariba?)

Statt 14 ist 14 zu lesen.

- 286. NAS: [H:] hhn: Er ass heisst 'akala.
- 287. 11:101: Er urinierte heisst bola. D. i. bâla.
- 288. 63h: H: CAT: Ich urinierte heisst būltā. D. i. bultu.
- 289. **70.7: H: 70.4:** Wir wollen urinieren heisst nobul. D. i. nebûl.
- 290. **አሲን: ዘ፡አቡል:** Ich will urinieren heisst 'abal.
  D. i. 'äbul.
- 291. **101 ፡ ዘ ፡ ቀስል ፡** Wasche heisst qas(s) ፡ l. D. i. gassil.
- 292. 101 H: PAN: Er wusch heisst qas(s)ala. D. i. gassala.
  - 293. 90. E: H: hac: Gross heisst kabir.
  - 294. 911 : PLAC: Kleid heisst madafar.

Im Tña heisst 'aläbā jede Art von Kleid. Das arabische madafar wird für muzaffar stehen. In dem Falle wären zwei halbe Glossen ausgefallen. Es ist mir aber wahrscheinlicher, dass das Tña-Wort hier schlecht überliefert ist; die Bedeutung siegreiche passt besser in den Kontext.

295. ጎለታ፡ መርከብ ፡ ዘ፡ አነሁዱ ፡ Schiffsherr heisst 'en-(n)ahūdā. D. i. en-nāhūdā.

Das persische nāhūdā (von N. herangezogen) ist hier wahrscheinlicher als en-nautī (ναύτης, Ge'ez ΥΤΡ), an das ich gedacht hatte. Die Ausdrücke, die sich aufs Schiffswesen beziehen, stammen im Roten Meere zum grossen Teile aus dem Griechischen und dem Persischen. In diesem Falle ist das persische Wort wegen seiner Bedeutung vorzuziehen. Dazu vgl. Tē ΥΝΑ » Kapitān«.

296. **አደግሽኒ H: CO3:** Adagəs(nɨż) heisst röbān. D. i. rubbân.

Die Würde eines Adagos(nī?) ist nicht genauer zu bestimmen; vgl. Perruchon, Les Chroniques de Zara Yå eqôb et de Ba'eda Mâryâm S. 14, 101. Es muss aber ein Gouverneur zu Lande sein; daher kann rubbân hier nicht in der Bedeutung »Kapitän« genommen werden.

- 297. Lt: ho-66: H: F499: General des Vortrabs heisst magdam. D. i. mugaddam.
- 298. ? Deine Rechte heisst yamenka. D. i. yamînak.
- 299. **3.77h: [H:] & h9Ch:** Deine Linke heisst fisa-'arak. D. i. fi yasârak.
- 300. **PATI**! [Hi] **ACA!** Anker heisst boros (borsā?). D. i. mirsā.

Statt PAIP ist ... zu lesen; statt ACN wohl .. 1.

- 301. OTC: H: ACT: Wirf heisst 'armī.
- 302. አጋዪስ፡ዘ፡ዲፋን፡ Gäste heissen dīfān. D. i. dīfân.
- 303. ስፍር ፡ ስፍራሆም ፡ ፍለጥ ፡ ዘ ፡ መመከናም ፡ አዕፍፍ ፡ Erforsche (je?) ihren Ort heisst (ma)makānōm 'a fəf (l. a'rif).

Möglicherweise ist **hac** und das eine **on** in **onahap** zu streichen. Doch vielleicht soll die Wiederholung der Buchstaben ein distributives Verhältnis ausdrücken; *mam-*(m)akānōm wäre dann nach Weise des Tigre gebildet.

304. **አድሮሮም ፡ ዘ ፡ ሐጋሐንም ፡ አጥዒ ፡** Gib ihnen zu essen heisst *hagāhagōm 'at ī*.

Statt **hrace** ist ... zu lesen. Mit 'af'ī wird 'a'n oder 'af'ī 'gib' gemeint sein; hagāhagōm wäre vielleicht distributivisch 'je ihr Recht'.

- 305. ፌታዶም፡ ዘ፡ ሐሰበም፡ Ihr Wunsch heisst hasabom.
- 306. **311 : 10-A :** Lohn heisst naul.
- 307. **ไกก** [ท] ไดร Ich werde dir geben heisst 'a adayaka. D. i. 'addîka.
- 308. **A.RUNh: N: "Zh?R?h:** Er wird dir nicht geben heisst mia addyaka. D. i. ma-i addika.
  - 309. 1871: HISTA: Lass [es] ihm heisst yāšad(d)ī.
    Zeitschr. f. Assyriologie, XXI.

Statt **127** ist ...  $\wedge$  zu lesen. Die Uebersetzung yāsad(d)ū kehrt wieder in No. 312 und 370; leider ist auch daraus nicht viel zu ersehen.

310. **hi: Phh.7: [H:] 75.3k: TA:** Ich bin arm (elend) heisst māydāyī khal.

In dem arabischen Aequivalent scheint dahl mit irgend einem anderen Worte zusammengefallen zu sein.

- 313. 16-9 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 Gouverneur des Meeres heisst 'amēr bāhr. D. i. 'amîr bahr.
- 314. መሰፌርያ ፡ ዘ ፡ ታዳሕ ፡ Maass heisst qādāḥ. D. i. qadaḥ.
- eines Bechers; daher die arabische Uebersetzung.
- 315. ተሎ፡አሳተ፡አንድድ፡ዘ፡ፌሳ፡ወግድ፡ Zünde schnell ein Feuer an heisst fīs(s)ā wag(g)²d. D. i. fissā waqqid.

Statt talō würde man heute gewöhnlich tolō 'ilka sagen. Zum arabischen fissā sofort« (غ الساعة) vgl. 'issā, lissā, syr. hāsā u. s. w.

- 316. hhi H:.... hf?: Dienstag heisst .... 'ayūn. Hier ist etwas ausgefallen.
- 317. Ant: H: Lat: Stell den Topf aufs Feuer heisst des at natheh. D. i. dest nathuh.

Statt \$17 ist wohl . a. zu lesen.

318. O.L : H: USOL: wada heisst hayawadī.

Tigriña und Arabisch sind unsicher. Am ehesten ist im Tña **O**\$\mathbb{E}\$ (wai) >0 weh! \( \), im Arabischen hayā wailī zu lesen.

- 319. 7 A: H: M A: Kamel heisst žamal und 'alb'il. D. i. ğamal und al-ba'îr.
  - 320. Un: H: Ut: Gib heisst hat. D. i. hât.

Statt Un wird hier Un zu lesen sein.

- 321. Aodi H. ko: Er schwamm heisst 'dma. D. i. 'ama.
- 322. ริสรากา H: วิหาราะ Wir wollen schwimmen heisst ทวินิท. D. i. na นิท.
  - 323. ARA: H: Ma: Jüngling heisst šabb.

Im Tña und Tē ist **IRh** der erwachsene junge Mensch, arabisch بالغ.

- 324. ሕንበጣ፡ዘ፡ፕሬድ፡ Heuschrecke heisst žarād. D. i. žarād.
- 325. **37H3: H: hame C:** Agāzēn-Antilope heisst almarāmar.

Statt **9711.7** ist **0.7**.. zu lesen. In 'almarāmar könnte 'ārâm stecken.

326. ተወግኤ ፡ ዘ ፡ ተረበ ፡ Er wurde durchbohrt heisst taraba. D. i. tagaba(?).

Das r in taraba statt q (ثقب) mag durch das folgende daraba (in 327) entstanden sein; vielleicht ist tugiba gemeint.

327. ተወትኤ ፡ ዘ ፡ ደረበ ፡ Er wurde geschlagen heisst daraba. D. i. daraba (duriba?).

Statt ተወቅኤ ist ... % zu lesen.

- 328. **およや・H・Tけ・** Gerechtigkeit heisst žan(n)at. D. i. žannat.
- 329. Anhin'Ti'r Sünde heisst žahāgam. D. i. ğahannam.

Das Missverständnis in 328, 329 ist leicht erklärlich.

- 330. Pt: H: Tt: Er starb heisst mat.
- 331. ARO: H: Thos: Er wurde gesund heisst šalama. D. i. salima.
- 332. በዓለ፡ ጸጋ፡ ዘ፡ ተዠር፡ Reich (und freigebig) heisst tɔž(ž)ar. D. i. tuǧǧâr.

Im Te heisst todiar 1. Kaufmann; 2. reich; genau dasselbe bedeutet das Harari-Wort ba'u (aus Ge'ez 10A).

333. 386 H: Phh. 7: Arm heisst moskin. D. i. mäskin (oder miskin).

Digitized by Google

- 334. ተለሰነዝነገለስ Priester heisst gasis. D. i. gasis.
- 335. This is  $\beta$  Sie haben sich versammelt heisst  $\gamma = \beta am(m)\bar{u}$ . D. i.  $iltamm\bar{u}$  (?).
- 336. hha: H[:] A. Sie sammelten heisst  $lam(m)\bar{u}$ . D. i.  $lamm\bar{u}$ .
- 337. カラハ・H・入れて: Er hängte auf heisst 'al(l)aga. D. i. 'allaqa.

Statt APA ist · P · zu lesen.

- 338. **カラム・H: トムツ・** Hänge auf heisst 'al(l)³g. D. i. 'alliq.
- 339. And H: how Er wurde dick heisst 'ami. D. i. 'âma.

Im Tña heisst **hah** nur dick, fett werden, und das passt hier am besten in den Zusammenhang. Das arabische Aequivalent ist dadurch zustande gekommen, dass von dem Schreiber oder von dem Manne, bei dem er sich erkundigte, das Tña-Wort in der Bedeutung des arabischen sabaha gefasst wurde. In No. 321 und 322 ist die richtige Uebersetzung von 'âma, i. e. hammasa gegeben.

340. **ሀመቀ ፡ ዘ [፡] መዪቲን ፡** Er war hässlich heisst mayttn(?).

Möglicherweise ist mayttin aus ma-ițib verdorben.

- 341. 7H.F: H: 1027: Dick heisst samīn.
- 342. ተጠንነዘ፡ ሚይሽሊስ፡ Dünn heisst mēyošalīs. D. i. ma-išallis?).

Das arabische Wort würde bedeuten des hat keine tiefen Wurzelne, etwa von einem dünnen Grase gebraucht. Aber die Deutung ist unsicher. Bezold denkt an die Wurzel حقّ.

- 343. ፍኅሶ : ዘ ፡ ሐብል : Tau heisst habl.
- 344. ኩናት ፡ መጽአ ፡ ዘ ፡ ሐርባ ፡ Lanze heisst harbā. D. i. harba.

Das Tña-Wort **Ph** ist hierhergeraten, nachdem es sein arabisches Aequivalent verloren hat.

345. Ahh: H: ARL: Er schickte heisst sad(d)ara.

Es könnte scheinen, als ob wir hier die arabische Form des syrischen saddar hätten; es wird aber doch wohl saddara gemeint sein.

- 346. This is the second to the second the se
- 347. 12h : H : KNCT : Pflüge heisst 'ssraf. D. i. uhrut(?).
- 348. † 1997: H: USEN: Schlange heisst hanais. D. i. hanas.
- 349. ተመን፡ነስከ፡ ዘ፡ መስከ፡ Die Schlange hat ihn gebissen heisst masakö.

Das abessinische Aequivalent steht hier in der Ge'ez-Form. Im Tña heisst beissen 270, im Tê 200.

350. **ABA:H: MCR:** Er sprosste heisst žarada. D. i. ğarida(?).

Hier sind wohl zwei halbe Glossen ausgefallen. Andernfalls hätte der Glossator gerade das Gegenteil des abessinischen Wortes gegeben.

- 351. 18th: 11 18: Er kam an heisst žayā. D. i žå a.
- 352. **ከሬዎት: ዘ፡ሬፕም:** Winter heisst ražam. D. i. ragab(?).

Die Erklärung ist unsicher. Möglicherweise fiel der ragab gerade in den Winter, als der Glossator seine Erkundigungen einzog.

353. ATR: H: PLC: Sommer(?) heisst mərār. D. i. harâr(?).

Statt **h1** wird **h2** zu lesen sein, zumal es hier im Gegensatze zu **11251** steht. Das arabische *harâr* ist nur erraten; man würde auch eher *harr* oder *harârat* erwarten.

- 354. **ΦΛΖΦ: H: SΦ·M·C:** Blitz heisst yāquətūr. D. i. yaqtur (es träufelt?).
- 355. 17-8: H: Start: Donner heisst yāquərət. D. i. yaqrut (es kracht).

356. MAK : H : MA : Səla'o heisst səlo.

Səla'ð heisst heute sel(12)'ð; daher ist 111º zu schreiben.

357. **h? 9: H: IbA:** Enqā ā heisst kēla. D. i. kêl(a). Ein 'ənqā ā Korn entspricht etwa ı Kilogramm; səl' ō

Ein 'ənqā'ā Korn entspricht etwa I Kilogramm; səl'ō ist kleiner als 'ənqā'ā.

358. **ΦΟC: Η: hat?:** Ma'ro heisst kēlētēn. D. i. kēlatên.

Ein mɔʻərō ist = 2 'ənqā'ā.

359. **754: H: 7h-A:** Nəfəq heisst nə as. D. i. nuşş.

Ein  $n \ni f \ni q$  ist = 8  $\ni n \neq \bar{a}$ .

360. 70ナ・H: 生みんナ: Gäbätā heisst qualfat.

Ein gäbätā ist = 18(?) 'ənqā'ā.

361. **\$27:** H[1] COS: Yāhīt heisst robā'a.

Ein yahit (l. ?h.t) ist = 4 gäbäta.

362. **入了ナヘア・川・テフのC・** Entalam heisst qantar. D. i. quntar.

Ein 'antalam (l. **\??149**) ist = 8 gäbätā.

Ueber diese Tigriña-Maasse vgl. Conti Rossini, I Loggo e la legge dei Loggo Sarda, Firenze, 1904, pp. 14 ff.

363. ንደቅ፡ዘ፡አስቁል፡ Baue heisst 'asgal. D. i. išgul.

364. **กรก: จากตะพะบริระ** Arbeitsmann heisst had(d)ad. D. i. haddâd.

365. 7718: Thi hat-Un: Axt heisst alfāhas. D. i. al-fâs.

Statt 712 ist 712 zu lesen. Dies Ge'ez-Wort wird heute im Tña nicht mehr gebraucht. Das  $\mathcal{F}$  vor  $\mathcal{H}$  ist zu streichen.

366. PhC: H: LYh: Axt heisst fahās. D. i. fâs. PhC ist das moderne Wort für Axt, Hacke.

367. 11: H: hand: Schneide heisst 'agta'. D. i. agta'.

368. **R21: H:**  $\mathfrak{P}$  TCL: Zimmere heisst .... ma- $\mathfrak{F}ar(r)$   $\mathfrak{F}d$ .

Hier sind wahrscheinlich zwei halbe Glossen ausgefallen.

369. **Pt. H. Mila.** Die Tränke heisst *masrab.*Statt **Tt** wird **At** zu lesen sein.

370. ለጔታከ ፡ ተናገረለ ፡ ዘ ፡ ከልም ፡ ለሲደክ ፡ ያሸዲ ፡

Sprich zu deinem Herrn heisst kal(l)3m lasīdak yāšad(d)ī. D. i. kallim sîdak . . . . .

Zu  $y\bar{a}sad(d)\bar{i}$  s. oben No. 309, 312.

371. አን፡ \$17ርኩ ፡ አይካኒን ፡ ይቤለኒ ፡ ከ ፡ አን ፡ ከለ[ም]ቱ ፡ ሚንፋ ጋን ፡ Ich habe gesprochen; er sagte zu mir › Es geht nicht c heisst 'ana kalla[m]tū m፣n ፡ fāgān. D. i. . . . mā nafa nī(?).

Statt 19Ch ist · 1 · · zu lesen. Das **?** in ha**?** ist im MS. ausgefallen. Statt **??** \*\* wäre etwa **?** \*\* väre etwa \*\* väre

- 372. **ይኩን** ነዝ ፡ መሊሕ ፡ Es geschehe heisst malth.
- 373. AARAN : H: AARC : Ich schicke dir heisst 'ssad(d) r.

Zu sad(d)ara vgl. oben No. 345.

- 374.  $\hbar \mathcal{R} : [H:] \dot{\Lambda} \mathcal{R} : Schicke heisst <math>sad(d)$ ?r. D. i. saddir.
- 375. **Linfh: H: 274.h.:** Wie schlecht heisst minz-fāḥē. D. i. ma-yinfa'(?).
  - 376. **17h: H: Uh:** Nimm heisst hak. D. i. hâk(?).

Etwa + Suffix in der Bedeutung • da bist du, da hast du. Vgl. das jerusalemische hai mit Suffix, das damascenische  $l\hat{e}k\delta$ .

- 377. Robinica. Rufe heisst nadī.
- 378. **አያ ፡ ፍለናዲ ፡** . . . heisst 'ayā fəlān(n)ādī. D. i. ایا فلان نادی.

Hier ist wohl das Tigriña-Aequivalent ausgefallen; sonst wäre diese Glosse ein Zusatz zu dem arabischen Teile von No. 377.

379. **ጸዋዕኩ: ዘ፡ናዲቱ፡** Ich habe gerufen heisst nādītū. D. i. nādētu.

- 380. 17Ch: H: hATh: Ich habe gesprochen heisst kal(l)amkā. D. i. kallamtu.
- 381. **PAT: H: PCAh: my7%:** Mühle heisst marhakā und tahān.

Beide arabischen Worte scheinen schlecht überliefert zu sein. In marhakā steckt wohl rahā und eine Ableitung von haraka; statt tahān ist am besten tāhûn zu lesen. Bezold denkt an eine Verwechslung von »Mühle« und »Müller« (tahhān).

382 my7:H: hT17: Mahle heisst 'athon. D. i. athin oder athan.

Statt my7 ist . A. zu lesen.

383. **пh7: H: Ļфф:** Er mahlte heisst dag(q)aqa.

Statt mh? ist ... zu lesen.

- 384. ሐሪጽ ፡ ዘ፡ ደቂቅ · Mehl heisst daqiq.
- 385. Tat: H: Ta: Suppe heisst šarbā. D. i. šurba.
- 386. **ማንከ፡ ዘ፡ ማለታት፡** Löffel heisst mālatāt. D. i. maʿlagat.

Statt ማለታት ist ማዕለቀት zu lesen.

- 387. **ፍርድ ፡ ዘ ፡ ሐቅ ፡** Urteil heisst haqq.
- 388. APA: Lether H: happ 'Ltoroh 'atroh 'ol(l)cl. L. al-yôm lâ terûh, terûh el-lêl.

Statt ሎምስ፡ ኢይትኪድ spricht man heute ሎሚስ፡ አ ይትቪድ

- 389. **hf:htha:** Tritt ein heisst 'atkūl. D. i. adhul. Vgl. hierzu oben No. 192.
- 390. RC: H: TA: Trage heisst šīl.
- 391. **346: H: 476:** Träger heisst ham(m)āl. D. i. hammâl.
  - 392. %4: [H:] TA: Er trug heisst sāla.
- 393. Patining: Spielleute heissen sam(m)ār. D. i. summār.

Die Erklärung summär stammt von N.

ERSITY

394. PATT: [H:] NTAT: Trompe CALIFORNIA batbāt.

Statt **Ant** ist ... **n**. zu lesen. Das arabische Wort ist mir in dieser Bedeutung nicht bekannt.

- 395. hAC: H: LA-h: Pauke heisst dalök(k)a. D. i. darābukka.
  - 396. Ancinikang: Binde heisst 'arbūt. D. i. arbut. Statt Anc ist . A . zu lesen.
- 397. **ፍታሕ፡ዘ፡አፍትሕ፡** Oeffne heisst 'aftah. D. i. aftah oder aftah.
- 399. **LBA: H: htt : htt :** Steig auf heisst 'atla' und 'arkib. D. i. atla' und arkib (oder arkab).
- 400. **PC): PAP: H: LP: The P:** Tintenfass heisst dawā taqalam. D. i. dawāt(a) qalam.

Vielleicht wurde in Massaua teilweise auch im Arabischen qalam in der Bedeutung Tintes gebraucht wie im Abessinischen.

- 401.  $\mathbf{d}$  11:  $\mathbf{d}$  1: Tinte heisst mad(d)a. D. i. mi- $d\hat{a}d$  oder mudda.
- 402. **ጸሲም ነዘ ፡ አስዋድ ፡** Schwarz heisst 'aswād. D. i. 'aswad.
  - 403. ቀዪሕ ነዘ ፡ ሐምራ ፡ Rot heisst hamrā.
  - 404. ይተፍእ፡ኤሎ፡ያግድ፡አትፋኒ፡ዘ፡ባግድፍ፡ዘይስትዎ፡ Hier fehlen die arabischen Aequivalente.
- 405. ባሕር ፡ [ዝ ፡] ባሕረ ፡ ኒል ፡ Der Fluss heisst baltra
  nīl. D. i. baltr an-nîl.
  - 406. ሕጻብ፡ዘ፡ ተስል፡ Wasche heisst gassəl. D. i. gassil.
- 407. ሐዳቢ:[ዘ፡] ቀሳል፡ Wäscher heisst qassāl. D. i. gassāl.

Statt + n ist . n · zu lesen.

408. **กรกะการะหะการะ** Butterhändler heisst sām-(m)ān. D. i. sammân.

Statt 1973 ist 11... zu lesen.

- 409. מולי איף אין די אוי אוני. Fleischhändler heisst gas-(z)ār. D. i. ğazsâr.
- 410. **០វ៉ាក**់[អ<sup>•</sup>]**hភេស**: Wir haben vollendet heisst  $kam(m)aln\bar{a}$ .
  - 411. አፍ ነዘ ፡ ከምሺ ፡ Mund heisst . . . . . kamst.

Die Glosse steht am unrechten Ort und ist kaum richtig überliefert. Ursprünglich hat der Verfasser wohl mit No. 410 abgeschlossen. Man könnte **hf** zu **h** wies verbessern und kamst in kam (کم) + st zerlegen.

## II.

## Amharisch — Arabisch (Aegyptisch).

412. [AC] 11: H: mm: [sərə]b heisst er trank. D. i. širib.

Der Anfang dieser Glossen fehlt; die beiden Buchstaben sind von mir ergänzt.

- 413. **TF: h7h: H: TF:** nām 'ənəs heisst er schlief. D. i. nâm en-nâs(?).
- 414. **กักวร**ะห[ง] **ฮากะ** รังอังโป heisst ich bin satt. D. i. sibild.

Statt 0711 ist 01111 oder 07-110- zu lesen; über erstere Form vgl. Praetorius, Amhar. Sprache § 64 b.

- 415. **TCAT: H: mmb:** 33r3bt heisst ich habe getrunken. D. i. siribt.
- 416. አስቂኒ ፡ አን ፡ አተሻን ፡ ዘ ፡ አጠጣኝ ፡ አኔ ፡ ተምቆናል ፡ 'asqīnī 'ana 'aṭṣān heisst gib mir zu trinken, ich bin durstig. D. i. isqînī 'ana 'aṭṣân.

Statt TP47A ist wohl mP47A zu lesen. Denn an mo4 auspressen ist hier kaum zu denken.

- 417. ቀምጎ፡ዘ፡ስንዴ[:] qamh heisst Weizen. D. i. qamh.
- 418. กัน เทาากา sair heisst Gerste. D. i. sair.
- 419. 4A: H: NA : fūl heisst Bohne (Vicia Faba L.). D. i. fûl.

420. 10-11: 11-16- hom(m) as heisst Kichererbse (Cicer arietinum L.). D. i. hummuş.

Statt 1106 pflegt man 1706 zu sagen.

- 421. **99: H: O-U:** māya heisst Wasser. D. i. mâya (oder moiya).
  - 422. (14:11:01: būsā heisst Hirsebier. D. i. bûsā.
- 423. APHI(PO[L]71) OF: nabit heisst Wein. D. i. nabid.

Die Buchstaben ? 57 sind von zweiter Hand hinzugefügt.

- 424. Tooc: 11: Poc: 62: khamar heisst Honigwein. D. i. hamr (oder hamar?).
  - 425. Toni H: h7 Lo: khūbz heisst Brot. D. i. hubz.
- 426. ml. v: H: mk: tabih heisst gekochtes Essen. D. i. tabih.

Statt mx ist mx zu lesen; vgl. Guidi, s. v. my. Vgl. No. 533.

- 427. L'HR'AN' fi heisst es gibt. D. i. fî (oder fîh).

  HR ist zu HRA zu ergänzen.
- 428. **% Tanini (AF)** māfīs heisst es gibt nicht. D. i. mâ fīs.
  - 429. አኽድ፡ዘ፡ወሰደ፡ 'akhad heisst er nahm. D. i. 'ahad.
  - 430. An: H: hong: gab heisst er brachte. D. i. gab.
- 431. **ALT: H: ALC:** bai(y²)t heisst bring die Nacht zu. D. i. baivit (oder bît).
- 432. **中島A: H島: 中A:** qai(yē)l heisst bring den Tag (Mittagszeit) zu. D. i. qaiyil (oder qîl).

Ueber die Bedeutung von PA vgl. Guidi, s. v.

- 433. H3:H:KAA: zan(n) heisst er dachte. D. i. zann.
- 434. has [Hi] hall: 'amal heisst er machte. D. i. 'amal.
- 435. Anthainine 'estagal heisst er arbeitete. D. i. istagal.

- 436. **ไก้ร้อง แบบ เกราะ วิธัยวุ**ฮิ heisst arbeite. D. i. istigil.
  - 437. mgg: H: Ahg: tai(y)m heisst gut. D. i. taiyib.
- 438. **ሐድ፡ዝ፡ አፈረሰ፡** had(d) heisst er zerstörte. D. i. hadd.
- 439. **ไกว** ที่ **ได้ร**ากัน 'abnī heisst mache ein Haus. D. i. ibnī.
- 440. TA: huga: HEA: tihg: 321 'ahm21 heisst nimm auf die Schultern. D. i. sîl ahmil.
- 441. አሌሽአሬሽ ፡ ኤሽ ፡ ሬቂፍ ፡ ዘ[ይ ፡ ] እንጀራ ፡ 'ðs raqīf heisst Brot. D. i. 'ês ragîf.

Das erste Wort ist verschrieben und sollte wohl ganz getilgt werden, wie die Striche anzeigen.

- 442. **காவ ் Tii வ ் H ் A744 ர** *haṭab khašab* heisst Holz. D. i. *haṭab* und *ḥašab*.
  - 443. SC: H: hot: nar heisst Feuer. D. i. nar.
- 444. **፫ምራ፡ ሀሉ**(?)፡ ዘ፡ አሳት፡ ğamrā.... heisst Feuer. D. i. ğamra.

Hier scheint ein amharisches Wort **U** = h t zu sein; vgl. No. 554.

- 445. ATT: H: "IC: hass's heisst Gras. D. i. hasîs.
- 446. ወረቅ፡ዘ፡ቅፀል፡ waraq heisst Laub. D. i. waraq.
- 447. **ARC: H: HF:** sagar heisst Baum. D. i. sagar (oder sagar).
  - 448. 177: 11: 47 : bont heisst Mädchen. D. i. bint. Statt 47 E ist . Z zu lesen.
- 449. **በናት፡ዘ[:生ን]ጆት፡** banāt heisst die Mädchen. D. i. banāt.
- 450. முட்டிர்: முட்டு பெரு [Hi] மிடிட்ட marā, nəswān, marāt, harīm heisst Frauen. D. i. mara, niswân, marat, ḥarîm.
- 451. አራጊል፡ ዘ፡ ወንድ፡ 'ar(r)āgīl heisst Mann. D. i. er-râgil.

- 452. ACAA:H: nh: 03[Z] 7: '3r(r3)gāl heisst viele Männer. D. i. er-rigâl.
- 452 a. **ha Kha! [H:] @ 032 F =** 'or(r)āğalēl heisst 2 Männer. D. i. er-rāğilên.
  - 453. OAR: H: AR: walad heisst Kind. D. i. walad.
- 454. [h] TTC: H: Toga: 'ahtayar heisst Greis. D. i. 'ihtiyar.

Das erste Wort ist im MS. sehr undeutlich.

- 455. Priester. D. i. gasis.
- 456. Tonini [LS] 47: sam(m)ās heisst Diakon. D. i. sammās.
- 457. Tiky: H[1] M. khad(d)ām heisst Diener. D. i. kaddâm.
- 458. **LAU: H:70L:** fal(l)āh heisst Ackersmann. D. i. fallāh.

Statt 706 ist 706 zu lesen.

459. 701 1 [1] + ... nahab heisst er hat geraubt. D. i. nahab.

Da drei Buchstaben ausgefallen zu sein scheinen, wird man wohl die Form  $\Phi[\mathcal{PPA}]$  zu schreiben haben. Ueber diese ältere Gerundivbildung vergl. PRAETORIUR, Amhar. Sprache, S. 246. Sonst würde man  $\Phi[\mathcal{P}]$  oder  $\Phi[\mathcal{PPA}]$  lesen.

460. **ንሐብ**ኒ : ዘ[፡] ትቀሙኝ፡ *nɔḥabnī* heisst er hat mich beraubt. D. i. *nahabnī*.

Statt ††# wird wohl am besten † 27 zu lesen sein.

- 461. AL-Q: HRA: 601...: harāmī heisst Räuber. D. i harāmī.
- 462. **አውኳዝ**(?) ፡ ዘ ፡ በተር ፡ 'aukuāz(?) heisst Stock. D. i 'ukkâz.

Die Erklärung 'ukkâz stammt von N.

- 463. 47:H[:] had: fat heisst er ging vorbei. D. i. fât.
- 464. 4-1:11: \[ \Lambda \in \]: fat heisst geh vorbei. D. i. fût.

- 465. [**£] йлт: н: Влуча:** (y) shat heisst er bettelt. D. i. yishat.
- 466. ሽለተ ፡ ዘ ፡ ለመን ፡ saḥata heisst er bettelte. D. i. saḥat(a).

Statt Thr ist vielleicht .. 7 zu lesen.

- 467. **RCA: hh: m64: H: \$\infty\$71.C:** darb, \$\sigma^2k(k)\bar{e}\$, \$\tansilon^2k(k)\bar{e}\$, \$\t
- 468. ARCA: FL7: HR: F17: ALT i 'ad(d)arb monon heisst wo (wie) ist der Weg. D. i. cd-darb minên.
- 469. LAN: LI: OLT: TEC: KAU: rāyēkh fēn heisst wohin gehst du. D. i. râyih fên.

hau ist von zweiter Hand hinzugefügt.

- 470. Tha.: Anh: HB: mat = khal(l)ī bālak heisst warte. D. i. hallī bâlak.
- 471. GOR I H I (H I) MAC I rá y i heisst Wächter. D. i. rá i
  - 472. **N+6:H: 19:** baqarā heisst Kuh. D. i. baqara.
  - 473. FC: 11: 16: tor heisst Stier. D. i. tor.

Nach Guidi, Voc., col. 327 ist 16 die gewöhnlichere Form. 16, das daneben vorkommt, entspricht genauer dem äthiop. 106.6.

- 474. Amh: H: The gamus heisst Buffel. D. i. gamus.
- 475. hff: H: 119: harûf heisst Schaf. D. i. harûf.
- 476. 901: H: FRA: mā'sz heisst Ziege. D. i. mā'iz oder ma'z.
  - 477. U-TC: H: Khs: hāmār heisst Esel. D. i. humâr.
- 478. Aña: TUA: H: ??A: TC: 'asal nāhəl heisst Bienenhonig. D. i. 'asal naḥl.

?? ist von zweiter Hand hinzugefügt.

- 479. ħħA: ħħP: \$74: TC: 'asal qasam heisst Rohrzucker (eigentl. Rohrhonig). D. i. 'asal qasab.
  - 480. 17 H: 19 : 53 mā heisst Wachs. D. i. sama'.
  - 481. An3: H: Oft: laban heisst Milch. D. i. laban.

- 482. **ดังวางเลาะคัน** samon heisst Butter. D. i. samun.
- 483. **ጅብን፡ዘ፡አይብ፡** ἔ<sup>3</sup>b³n heisst Käse. D. i. ǧibn.
- 484. ΛΠ3·1Δ:Η: የC1·1Δ-1 laban sāfī heisst Quark (durchgegebene dicke Milch, vgl. Guid, col. 134). D. i. laban sâfī.
  - 485. PAU: H.C. : malh heisst Salz. D. i. malh.
  - 486. 40: [H:] 402h = tob heisst Hemd. D. i. tôb.
  - 487. OUT : HEG: 14: wahs heisst schlecht. D. i. wahs.
- 488. **hon:** H: man awag heisst krumm. D. i. 'a'wag.

Von zweiter Hand ist hoff (awag) darübergeschrieben.

489. **カデヘ・H・キキ・** '\*\* heisst schöpfe Wasser. D. i. imla.

Von zweiter Hand ist **المائية المائية المائية** 

- 490. **\`\?hihi!! '\!\ni\ni**' '\?nkab(b) heisst er ergoss sich. D. i. inkabb.
  - 491. ፌታሕ፡ዘ፡ከፌተ፡ fatāh heisst er öffnete. D. i. fatah.
  - 492. **PLA: H:H.7:** qafal heisst er schloss. D. i. qafal.
  - 493. אלה יוויא 'agfal heisst schliess. D. i. igfil.
- 494. **¿K: ¿J: H: PAN:** raga, ragā heisst kehr zurück (l. er kehrte zurück?). D. i. raga raga.

Wenn man rağa und ragā nicht als Perfecta lesen will, so müsste man sie zu irga und irga verbessern; das würde der amharischen Uebersetzung besser entsprechen.

- 495. **ተረብ። ዘነ ቅረብ።** qarab heisst komm heran. D. i. iqrab(?).
- 496. **ባአድ ነዘይ ፡ አራት ፡** bā'ad heisst sei fern. D. i. ib'ad(?).
  - 497. በኢድ፡ዘ፡አሩት። ba'ld heisst fern. D. i. ba'îd. Zu h in አራት und አሩት vergl. Praetorius, Amhar.

Lu A in A&P und A&P vergl. Praetorius, Amha Sprache, § 67 b.

498. **ትረይብ** : [H :] **ትርብ** = q<sup>3</sup>raib heisst nahe (nahe Verwandte?). D. i. qarîb (qarâyib?).

Wahrscheinlich ist die Form qarâyib gemeint. Dann wäre hinter **†C1** im Amharischen am besten noch Hopk zu ergänzen.

- 499. STE: H: RLD: nāšif heisst trocken. D. i. nâšif.
- 500. 714: [Hi] RCRA: nosof heisst es ist getrocknet. D. i. nisif.
  - 501. main[i] CTA: tara heisst feucht. D. i. tart. Statt ma ist · 6 zu lesen.
  - 502. MPA: H: LFF: tawil heisst lang. D. i. tawil. LFF: = LJTF.
- 503. ΦΛΡC: Η· ΑΦC: quosa(i)yar heisst kurz. D. i. quşaiyar.
- 504. **†A.T: hT.7: H[:] OF.L.P:** qalit, samin heisst dick. D. i. galid, samin.
- 505. 449: N: 4P7 = rufa(i)yā heisst dünn. D. i. rufaiya.
  - 506. 4.9: H:  $AC = \int \bar{a}d(d)\bar{a}$  heisst Silber. D. i.  $\int fadda$ .
  - 507. Kini Mi OCP = dahāb heisst Gold. D. i. dahab.
- 508. ነሀስ ፡ ዘ ፡ ብረት ። nahas heisst Eisen. D. i. naḥās. Hier mögen zwei halbe Glossen ausgefallen sein; etwa ናስ ። ሐዲድ ፡ ዘ ፡
  - 509. סתוניו איזוקייייי matar heisst Regen. D. i. matar.
  - 510. ሳኢ ፡ ዘይ፡ ወንዝ ። sa'i heisst Fluss. D. sa'i(?).

Die Lesung 11 ist nicht ganz sicher; vielleicht ist 11 ist beabsichtigt. Die Bedeutung ist auffällig. N. denkt eventuell an satt.

- 511. hck: H: 9 kc " 'ard heisst Erde. D. i. ard.
- 512. ሐርት וויאכה hart heisst behautes Land. D. i. hart.
- 513. Red: H: Ret: dagiq heisst Mehl. D. i. dagiq.
- 514. לְבְּלּיִ הְּשִּׁי וּשְׁלִי hādrā tarī heisst fast reifes Korn. D. i. hudra(?) tarī.
- 515. **ปีเลา hing nahar 'at(ta)nin** heisst Montag. D. i. nahâr et-tenên.

- CA: C. bessthische Glossen.
- 516. **ソリス・ネオペナ・[州・] ማカイヴ** = nahar 'ət(tə)lāt heisst Dienstag. D. i. nahâr et-talât.
- 517. TUC: OACAO: [H:] LAO : nahar 'əlarbā' heisst Mittwoch. D. i. nahâr el-arba'.
- 518. WC: AA Ti Zh: H: A on h: nahar 'alkhamīs heisst Donnerstag. D. i. nahâr el-hamîs.
- 519. UC: \hatar '9CA = nahar 'g(g)amā heisst Freitag. D. i. nahâr eg-gum'a.
- 520. **りじいれかわす: H: H&: 中名唱 = nahar '\*s(s)abt** heisst Samstag. D. i. nahâr es-sabt.
- 521. H: H&: hu. R: nahar 'elhad(d) heisst Sonntag. D. i. nahâr el-hadd.

In 520 und 521 hat das Amharische vor den Tagesnamen noch »heute«.

- 522. hill: 11: 73 asaya heisst Abend. D. i. 'asiya.
- 523. **\*†·\*·\*\* töt** heisst September. D. i. tôt, φωοντ.
- 524. **ΠιΗ: ΤΦΡΤ:** bābā heisst Oktober. D. i. bâbā, παωπι.
- 525. UFC: H: 19C = hatūr heisst November. D. i. hatūr, & ωφ.
- 526. **h.sh וו [۱] לישור אווי kiyāk** heisst Dezember. D. i. kiyāhak, אַסוֹבּא.
- 527. **Μ-11 Η ΤC** + tab heisst Januar. D. i. tûbā, τωθι. Nach dieser Glosse ist eine Lücke. Februar ist hier ausgefallen.
- 528. ΠΔ93+ : H: .... 730+ : baramhāt heisst .... Mai(l). D. i. baramhat, barmahāt, Φλμενω.

Hier fehlen zwischen barmahāt und Mai eine ganze und zwei halbe Glossen.

- 529. **ΛΟ-Σ : ΗΚ : Δε :** baʿānē heisst Juni. D. i. baûnē, πωωπι.
- 530. **30.11: 45% = '**ābīb heisst Juli. D. i. 'abîb, епіф.

Zeitschr. f. Assyriologie. XXI.

- 531. **РПС · НЕ · УМВ = mэsəri** heisst August. D i. mesuri, месотрн.
- 532. 竹介刊・H・クラム= khāb(b)āz heisst Bäcker. D. i. habbâz.
- 533. mlh i i ob = tabīh heisst gekochtes Essen. D. i. tabîh.

Vgl. oben No. 426.

- 534. **กบระหาหวกกะ** bahaim heisst Tiere. D. i. bahâyim.
- Ueber die Form RACT sagt Guidi, col. 654: vil pl. tigrin. RACT è usato talvolta, sebbene incorrettamente, in amarico. Die hier gegebene Form mit R im Anlaute ist kein Schreibfehler, sondern wegen des Anlauts im Sing. (RC) die näher liegende Aussprache. Diese Pluralform ist interessant, insofern sie zu einer sonst im Amharischen und in Tha wenig vertretenen Klasse gehört; vgl. Praetorius, Tha-Gramm., § 135. Man bildet heute im Tha därahn (im Tigre dawarrih). Die Form RACT ist doch eher dem Amharischen als dem Tha zuzusprechen, da in ihr das h fehlt, wie im Sing. RC. Wäre es eine eigentliche Tha-Form, so müsste sie RACUL (oder .... T) lauten, wie z. B. 74912 von 7467.
  - 536. 11: 11: 1294 səta heisst Winter. D. i. sitā.
  - 537. **AAF: N:A.7:** '3s(s)8f heisst Sommer. D. i. es-sêf. Ueber A.7 vgl. Guidi, col. 349.
  - 538. 12 : HR : hot = sane heisst Jahr. D. i. säne.
- 539. The H: 7H: 'starā heisst er kaufte. D. i. istarā.
  - 540. ได้รับ: พะ ๆ " 'astarī heisst kaufe. D. i. istirī.
  - 541. Ah: H: Tr. bi heisst verkaufe. D. i. bi'.
  - 542. Ah. H. Tames bi'n heisst verkaufet. D. i. bî'n.
  - 543. Third a khab(b) heisst verbirg. D. i. habbi.
  - 544. Thirty 1900 of heisst enthülle. D. i. iksif.

545. RAA: H[i] JCR: dal(l):1 heisst bedecke (beschütze). D. i. dallil.

Das amharische **JLR** hat eine Reihe von verschiedenen Bedeutungen; vgl. Guid, s. v. Hier muss es wegen des arabischen Aequivalentes so übersetzt werden, wie oben angegeben ist.

- 546. Ton: H: Och & sams heisst Sonne. D. i. sams.
- 547. ተመር፡ዘ፡ጨረታ። qamar heisst Mond. D.i. qamar.
- 548. **\``A'\ P': H': hh-\(\nabla\):** \'`\angle n(n\alpha)\(\geta^2n\) heisst Stern. D. i. en-na\(\geta\)m (en-ni\(\geta\)m) [oder 'an\(\geta\)um].
- 549. **ឯሰማ፡ዘ፡ሰማይ።** 'es(s)amā heisst Himmel. D. i.
  - 550. ተጣት: ዘ፡ቆረው፡ qata'a heisst er schnitt. D. i. qata'.
  - 551. **TAh:ทะตก:** plo heisst er ging hinaus. D.i. pili.
- 552. **TAカナないしんする・の9** *plo tānī* heisst ein zweiter ging hinaus. D. i. *țili tânī* oder *et-tânī*.
  - 553. **ናር : א י אחֹד =** nār heisst Feuer. D. i. nâr.
  - 554. Un : H : hola heisst Feuer (?).

Zu UA vgl. No. 444.

555. **1011:11:14:00:** lāhb heisst lāqāw(?).

Das arabische Wort ist wohl lahab »Glut«. Dem würde im Amharischen lābät oder lābāt entsprechen.

- 556. **EFG: H: FF:** gamrā heisst glühende Kohle. D. i. gamra.
- 557. **†T7:** [H:] **TT:** qūpn heisst Baumwolle. D. i. quin.
  - 558. †11A: H[:] 47A: qazl heisst Faden. D. i. gazl.
- 559. **PC9: N: PA:** qar'a heisst wilder Kürbis. D. i. qar'a.

A scheint nach Guidi's Angaben s. v. Cucurbita maxima Duch. zu sein; vgl. oben No. 280.

560. Thinina pst heisst tas. D. i. tist (Becken).

Das amharische Wort  $\P h$  ist arabisches Fremdwort. Im Tha bedeutet  $t\bar{a}s\bar{a}$  eine grosse irdene Schale.

Digitized by Google

- 561. That [H1] hour khas(s)ala heisst er wusch. D. i. hassal(a).
- 562. A.Tha: H: Sona: bīkhas(s)31 heisst er wäscht. D. i. bīhassil.
  - 563. AP N: H: OTE: 'ms heisst packe dich! D.i. ims.
- 564. **Thernishter: H: hher:** mātəqūms lātəqaf heisst steh nicht auf. D. i. mâ teqûms, lâ tigaf.
- 565. **ゆるた: オタラ: デイル・オーナーストニ** marid, 'ayān, mošāwo's heisst er ist krank. D. i. marid, 'aiyân, mušauwaš.
  - 566. **ๆก:ท:สระ** țāb heisst er wurde gesund. D. i. țâb.
- 567. m.At: H[:] K70-= #bt heisst ich wurde gesund. D. i. #bt.
- 568. ATA7: H: Lh7: baţlān heisst müde (schwach). D. i. baţlân.
- 569. 1747: #: Lhgu: bapit heisst ich wurde müde. D. i. bitilt.
- 570. TAR: PTSL: RS: H: ACT: sadid, mot afi, gadā heisst stark. D. i. sadîd, mut âfi, gada.
- 571. **ไป: 1-290 =** \$āb(b) heisst Jüngling. D. i. \$âbb (säbb).
  - 572. 42: H: 1AB) = qani heisst reich. D. i. gani.
  - 573. LEC: H[:] P. Jagir heisst arm. D. i. fagir.
- 574. **Look.h.[or:190A:] LC:11:....** yəmas(s)īhī[mū məl] hēr heisst ..... D. i. imassîkum bil-hêr.

Das amharische Aequivalent fehlt. Die eingeklammerten Worte sind sec. manu hinzugefügt.

575. **うれのイン・ロー・アセナニ** s>s>wa(1)ya heisst ein wenig. D. i. suwaiya.

Ueber dem ersten Worte steht PARA sec. manu: qələyəl. D. i. qalil.

- 576. htc: H: hear heisst viel. D. i. ketîr.
- 577. **\RL:H:P+=** '\(\frac{1}{2}d(d)af(f)a\) heisst er wurde warm. D. i. \(iddaffa\).

- 578. 14: hf = sāf heisst er sah. D. i. šâf. Statt 15 ist 75 zu lesen.
- 579. ACF: H: AOP: 'orof heisst er erfuhr. D. i. 'irif.
- 580. Uh**p: @hap: H: hPe:** hakəm, ma'al(l)əm heisst klug. D. i. hakîm, mu'allim.

#### III.

#### Ge'ez — Amharisch.

- 581. እንዘ ፡ ይበልዕ ፡ ሲበላ ፡
- 582. **እንዘ ፡ ይ**ዕቲ ፡ ሲጠጣ ፡
- 583. እንዘ ፡ የሐውር ፡ ሲሄድ ፡
- 584. እንዘ ፡ ይትመየጥ ፡ ሲመለስ ፡
- 585. እን[ዘ] ፡ ኢይንብር ፡ ሰያደርግ ፡ ሰላደርግ ፡

In der Kopie steht statt des H ein n mit einem Fragezeichen.

- 586. እንዘ ፡ ኢይረክብ ፡ ሰያገኝ ፡ ሰላገኝ ፡
- 587. እንዘ ፡ ኢየሐሥሥ ፡ ሳይሻ ፡ ሳልሻ ፡
- 588. እንዘ ፡ ኢይተሉ ፡ ሳልከተል ፡ ሳይከተል ፡
- 589. እንዘ ፡ አፌቅር ፡ ሰወድ ፡
- 590. እንዘ ፡ አአምር ፡ ሳውቅ ፡
- 591. እንዘ፡ አለብስ፡ ሰለብስ፡
- 592. እንዘ ፡ እትአረቅ ፡ ሰራቆት ፡
- 593. አስመ፣ ወልዓ፣ ሰበላ፣ በልቷልና፣ በልቷልኮን፣
- Statt DAY ist 1.. zu lesen.
- 594. እስመ ፡ ሰትየ ፡ ሰለጠጣ ፡ ጠዋቷልና ፡ ጠዋቷልክን ፡
- 595. እስመ ፡ ሐረ ፡ ሰለሃደ ፡ ሔጇልና ፡ ሂዳልክን ፡

Im dritten Worte ist Z statt Y zu lesen; im fünften Z statt Z.

- 596. አስመ፣ ተምሕረ፣ ሰለተማረ፣ ተማሯልና፣ ተምሯልክን፣
- 597. **አስ**መ ፡ ተመይጠ ፡ ሰለተመለሰ ፡ ተመልሿልና ፡ ተመል ሿልክን ፡

598. አስመ፡ ይበልዕ፡ ይበላል፡ ሰለሆን፡ ይበላልና፡ ይበላልከን፡

599. **አስ**መ ፡ ይስቲ ፡ ይጠጣል ፡ ስለሆን ፡ ይጠጣልና ፡ ይጠ ጣልክን ፡

Statt LTOAR ist ... A. zu lesen.

601. እስመ ፡ ይልሕት ፡ ያድጋል ፡ ሰለሆን ፡ ያድጋልና ፡ ያድ ጋልክን ፡

Statt LAAT ist ... T zu lesen.

602. ከመ፡ወረደ፡እንደ፡ወረደ፡

603. ከመ : ተወልደ ፡ እንደ ፡ ተወለደ **፡** 

604. ከመ ፡ ዓርን ፡ እንደ ፡ ወፃ ፡

605. ከመ፣ጸመ፣እንደ፣ጸመ፣

606. ከመ፡ይባልዕ፡ አንዲ፡ባላ፡

Im zweiten und vierten Worte wird 1 statt 1 zu lesen sein.

607. ከ**ሙ ፡ ይጸግብ ፡ እንዲጸግብ ፡** 

608. ከመ፡ይበውዕ፡ እንዲ፡ 7ባ፡

609. ከመ፡ ይሂይስ፡ አንዲ[ቻ]ል፡

In der Kopie steht statt  $\mathcal{F}$  ein Zeichen, das so sonst nicht vorkommt, das aber einem  $\mathcal{F}$  nicht ganz unähnlich ist.

610. ከ**መ ፡ ይብላዕ ፡ ይበላ ፡ ዘንድ ፡** 

611. **ከመ ፡ ይሑር ፡ ይሂድ ፡ ዘንድ ፡** 

612. ho: LCha : \$75H3E :

613. ከ**መ፡ ይ**ጓስሥ ፡ ይሸዘንድ ፡

614. **አመ፣ ንብረ፣ ባደረን ፡ ጊዜ ፡** 

615. አመ፣ ሳረረ ፡ በሰራ ፡ ጊዜ ፡

616. አመ ፡ ተወልደ ፡ በተወለደ ፡ ጊዜ ፡

617. **አመ፡ ጸመ፡ በጸመ፡ ጊዜ**፡

618. ሶበ ፡ አመ ፡ ይበልዕ ፡ በሚበላበት ፡ ጊዜ ፡

619. አመ፡ይመጽእ፡በሚመጻበት፡ጊዜ፡

620. አመ፣ ይረክብ ፡ በሚአገኝበት ፡ ጊዜ ፡

621. አመ፣ይትሜሐር፣በሚማርበት፣ ጊዜ፣

622. እስከ ፡ በልዓ ፡ አበላ ፡ ድረስ ፡ (sic)

623. እስከ ፡ ጸግበ ፡ እጸ7በ ፡ ድረሰ ፡

624. እስከ ፡ ረወየ ፡ አረካ ፡ ድረሰ ፡

Statt hah 1. h . . (?).

625. እስከ ፡ አእመረ ፡ አወቀ ፡ ድረሰ ፡

626. እስከ ፡ ይበልዕ ፡ ደባላ ፡ ድረሰ ፡

Statt RNA ist RNA zu lesen.

627. እስከ ፡ ይመጽእ ፡ ይመጻ ፡ ድረሰ ፡

628. እስከ ፡ የአምር ፡ ያውቅ ፡ ድረሰ ፡

629. እስከ ፡ ይብዕል ፡ ይከብር ፡ ድረሰ ፡

In 622-625 wird statt £40 überall £40 zu lesen sein.

630. እንተ ፡ አፍቀረ ፡ የወደደ ፡

631. እንተ ፡ ኃረየ ፡ የመረጸ ፡

632. እንተ ፡ አቀበ ፡ የጠበቀ ፡

633. **እንተ ፡ ዓርን ፡ የወፃ ፡** 

634. እንተ ፡ ይበልዕ ፡ የሚበሳ ፡

635. እንተ ፡ ይሰቲ ፡ የሚጠጣ ፡

636. እንተ ፡ የሐውር ፡ የሚሄድ ፡

637. እንተ ፡ ይፈተሐ ፡ ይሚፈርድ ፡

L. ይፈትሕ ፡ የ · · · ·

638. ዘ፡**እንዲሁ፡ነው**፡

639. **አለ ፡ በልው ፡ የበሉ ፡** 

640. እለ ፡ ሰትዩ ፡ የጠጡ ፡

641. እለ ፡ አፍቀሩ ፡ ያወደ[ዱ] ፡

Das [%] ist in der Kopie ganz undeutlich.

642. አለ ፡ የሐውራ ፡ የሚሂዱ ፡

643. **አለ ፡ የዓርጋ ፡ የሚወጹ ፡** 

644. **አለ ፡ ይወርዳ ፡ የሚወርዱ ፡** 

645. አለ ፡ ያፈቅራ ፡ የሚወዱ ፡

646. ድኅረ ፡ ገብረ ፡ ታደረገ ፡ በኋላ ፡

647. ድኅረ፣ ሳረረ፣ ካሰራ፣ በኋላ፣

648. ድኅረ ፡ አመደ ፡ ታቆመ ፡ በኋላ ፡

649. ድኅረ ፡ በልኝ ፡ ከበላ ፡ በኋላ ፡

650. ይበልዕ፣ ድኅረ፣ ኋላ፣ ይበላል፣

651. **ይሳቲ ፡ ድኅረ ፡ ኋላ ፡ ይጠጣል ፡** 

Statt Lat ist ist zu lesen.

652. ይመጽእ ፡ ድኅረ ፡ ኋላ ፡ ይመጻል ፡

653. የአምር ፡ ድኅረ ፡ ኋላ ፡ ያው ታል ፡

654. ጎበ ፡ በልዓ ፡ ከበላ ፡ ዘንድ ፡

655. ጎበ ፡ ኃየለ ፡ ከበረታ ፡ ዘንድ ፡

656. ጎበ፡ ወጠን ፡ ከጋՐረ ፡ ዘንድ ፡

Statt hord ist harma zu lesen.

657. ጎበ፡ ወድአ፡ ከፌጸው፡ ዘንድ፡

658. ጎበ ፡ ይበልዕ ፡ ከሚባላ ፡ ዘንድ ፡

Im dritten Worte I. A statt A.

659. ጎበ ፡ ይሳቲ ፡ ከሚጠጣ ፡ ዘንድ ፡

Im zweiten Worte l. A statt A.

660. ጎበ ፡ ይሜሀር ፡ ከሚያስተምሀር ፡ ዘንድ ፡

661. ጎበ ፡ ይረክብ ፡ ከሚያገኝ ፡ ዘንድ ፡

662. **መንገለም ፣ እን**ይዜህ ፣ **ነው** ፣

663. አምበልያ ፡ ከበላ ፡

664. አምስተየ ፡ ከጠጣ ፡

665. እምስክረ ፡ ከስከረ ፡

666. አምተምህር ፡ በተማረ ፡

Statt C im ersten Worte ist L zu lesen.

667. እምዛንመ ፡ በዘንመ ፡

668. አምኅየስ ፡ በተ[ቻ]ለ ፡

Statt h im ersten Worte ist h zu lesen. Ueber F vgl. No. 609.

669. እምይብላዕ ፡ ኪበላ ፡

670. **አም**ይሑር ፡ ኪሄድ ፡

671. **አምይትርፍ ፡ ኪተር ፡** 

Statt h.tc ist h.tc zu lesen.

672. እምይልበስ ፡ ቢለብሳ ፡

Statt Ann ist ... n zu lesen.

673. አምይንበር ፡ ቢቀመጥ ፡

674. **እምይጽግብ ፡ ቢጸግብ ፡** 

675. **አምይምጻአ ፡ ቢመጻ ፡** 

676. እምኢረከበ ፡ ካለገኝ ፡

Statt 7 ist 7 zu lesen.

677. እምኢአአመረ፡ ከላወቀ፡

Statt h ist h zu lesen.

678. እምኢለበወ፡ ልብ፡ ካለደረገ፡

679. እምኢኃየስ፣ ከልተሸለ፣ D. i. እምኢጎየሰ፣ ከልተቻለ፣

680. እምኢተወልደ ፡ ከልተወለደ ፡

681. እምኢወረዱ ፡ ባሎርዱ ፡

Statt des zweiten Wortes ist NAOLK oder NALK zu lesen.

682. እ[ም]ኢበልዓ ፡ ባልበላ ፡

Das **?** fehlt im MS.

683. እምኢገብረ ፡ ባለደረገ ፡

684. እምኢርእየ ፡ ባለየ ፡

685. እምእብለ፡ክበላ፡

Statt hPhan ist .... 10 zu lesen.

686. አምእንበር ፡ ክቀመጥ ፡

687. እምእንብብ ፡ ክንግር ፡

688. እምእትርፍ ፡ ክቀር ፡

689. እምእብላዕ፡ ካበላ ፣

Statt has ist h. zu lesen.

690. እምዕስተይ ፡ ብጠጣ ፡

691. እምእልባሰ፣ ብለሰ፣ D. i. አምእልበስ። ብለብስ።

692. እምእትረብ ፡ ብተርብ ፡፡

Im Ge'ez ist tan oder tan nicht belegt. Im Am-

harischen heisst † (1) »deridere, canzonare«, im Tigriña »parlare sentenziosamente«; im Tigrē ist † (2) = »zerreissen«.

693. የለም፣ አመል፣ በካዕብ፣ የገባ፣ የ፣ [ይ] ነ)ሆናል፣ በራብዕም፣ የገባ፣ አንደ፣ ግዜ [፣]²) የ፣ ይሆናል፣ ዳግመኛም፣ የና፣ ን፣ ይሆናል፣ ብቻውንም፣ ን፣ ይሆናል፣ በ[ሳ]³)ብዕም፣ የገባ፣ የና፣ ን፣ ይሆናል፣ ብቻውም፣ ን፣ ይሆናል፣

Das Verständnis dieser Stelle verdanke ich Herrn Prof. I. Guidi.

694. ተበ**ልኝ ፡ ሥጋሁ ፡ ለእግ**ዚአብሔር **፡ የእግ**ዚአብሔር **፡** ሥ**ጋው ፡** ተበሳ ፡

695. ተሰትየ ፡ ደም ፡ ለእግዚአብሔር ፡ የእግዚአብሔር ፡ ደ ም ፡ ተጠጣ ፡

696. ተጸውዓ ፡ ስሙ ፡ ለእግዚአብሔር ፡ የእግዚአብሔር ፡ ስ ሙ ፡ ተጸራ ፡

697. ወረደ ፡ ወልዱ ፡ ለእግዚአብሔር ፡ የእግዚአብሔር ፡ ል ጁ ፡ ወረደ ፡

Im dritten Worte steht in der Kopie ein  $\mathcal{F}$  mit einem Fragezeichen. Im fünften Worte ist wohl  $\hbar$  statt  $\hbar$  zu lesen. Das amharische Wort findet sich in der Bedeutung >Heiligtum« nicht bei Guid.

699. ተጸውዓ፣ ስማ፣ ለማርያም፣ የማርያም፣ ስኝ፣ ተጸራ፣

1) Kopie K. 2) Kopie om. 3) Kopie n.

700. ተጽሕፈ ፣ ተአምራሃ ፣ **ለማርያም ፣ የማርያም ፣ ታም**ራ ቷ ፡ ተጸፈ ፣

Im zweiten Worte 1. 6 statt 6, im letzten Worte 3 statt 3.

701. ከን፣ ትንሣኤሃ ፡ ለማርያም ፡ የማርያም ፡ መነስቷ ፡ ሆን ፡

702. *ንጹም ፡ ጸጣ ፡ ለጣርያም ፡ የጣርያም ፡ ን ፡ ጸጝን ፡ እን ጹም* ፡

Im zweiten und sechsten Worte 1. 2 statt 2.

703. **ንጸውዕ፡ ሰጣ፡ ለጣርያም፡ የጣርያምን፡ ሰ**ሻን፡ እ ንጽራ፡

Im zweiten und fünften Worte 1. A statt A.

704. ንሰብሕ ፡ ወልዳ ፡ ለማርያም ፡ የማርያምን ፡ ልጁን ፡ እ ናመሰግን ፡

Statt A.7 ist wohl . L. zu lesen; im letzten Worte d statt 1.

705. ንወድሳ ፡ ለማርያም ፡ ማርያምን ፡ እናምስግናተ ፡

Im letzten Worte l. 7 statt 1.

706. ንሰዓላ ፡ ለማርያም ፡ ማርያምን ፡ እንለምናት ፡

707. **ንጸውዓ ፡ ለማርያም ፡ ማርያምን ፡ እንጽ**ራተ ፡

Im letzten Worte 1. 7 statt 1.

708. ናፍቅራ ፡ ለማርያም ፡ ማርያምን ፡ እንውይዳት ፡

Im letzten Worte l. K statt L.

709. ንስተይ፣ ደሞ፣ ለእግዚአብሔር፣ የእግዚአብሔርን፣ ደ ምን ፡ እንጠጣ ፡

Im ersten Worte 1. h statt h.

710. ንሕንጽ ፡ ቤቶ ፡ ለእግዚአብሔር ፡ የእግዚአብሔርን ፡ ቤ ቱን ፡ እንሰራ ፡

7፣፣. ንዕቀብ ፣ ህን ፣ ለእግዚአብሔር ፣ የእግዚአብሔርን ፣ ህ ጉን ፣ እንጠብቅ ፣

712. ንሳብሖ ፡ ለእግዚአብሔር ፡ እግዚአብሔርን ፡ እና*ው*ሰ ማንዉ

Im ersten Worte l. ሰ statt ሳ, im letzten ስ statt ሰ. 713. ንሰዓሎ፣ ለእግዚአብሔር፣ አግዚአብሔር፣ አንዚአብሔርን፣ እንለምንዉ፣

714. ናፍቅሮ ፣ ለእግዚአብሔር ፣ እግዚአብሔርን ፣ እንዉ ደደው ፣

Im letzten Worte l. statt ...

- 716. ንፈርሆ ፣ ለእግዚአብሔር ፣ እግዚአብሔርን ፣ እንፈረ ዋለን ፣
- 717. ውስተ ፡ ቤቱ ፡ ለእግዚአብሔር ፡ ኃደርን ፡ በእግዚአብ ሔር ፡ በቤቱ ፡ አደርን ፡
- 718. በታሕቴሁ ፡ ለእግዚአብሔር ፡ ሀሎን ፡ በእግዚአብሔር ፡ በታቹ ፡ አለን ፡ በን ፡ ማን ፡ አመጻልሀ ፡ በ ፡ ተደርጎለት ፡ በሆኖ ፡ ይፈታል ፡
- 719. ውስተ ፡ ጸጋሁ ፡ ለእግዚአብሔር ፡ ጸጋ ፡ ረከብን ፡ በእግ ዚአብሔር ፡ በባለጸግንቱ ፡ ባለጸግንትን ፡ አገኘን ፡
- 720. ውስተ ፣ ሕይወቱ ፡ ለእግ ፡ ሕይወተ ፡ ነሣእነ ፡ በእግዚ ፡ በደኅንነቱ ፡ ደኅንነትን ፡ አኅኘን ፡
- 721. እምቤቱ ፡ ለእግዚአብሔር ፡ ኢወጻእን ፡ ከእግዚአብሔ ር ፡ ከቤቱ ፡ አልወጻንም ፡
- 722. አምእዴሁ ፡ ለእግዚ ፡ ኢያምሰጥን ፡ ከእጣኒ ፡ ከጁ ፡ አላ መለጥንም ፡ ከን ፡ ማን ፡ አመጻልህ ፡ ለ ፡ አም ፡ ተደርጎለት ፡ ከሆኖ ፡
- 723. እምደቂቁ ፡ ለእግዚአብሔር ፡ ኢተፈለተን ፡ ከእግዚአ ብሔር ፡ ከ<sup>©</sup>ልጃቹ ፡ አልተለየንም ፡

Statt 🕱 ist im fünften Worte 🏋 zu lesen.

724 እም ፡ ፍኖቱ ፡ ለእግዚአብሔር ፡ ኢተግሀስን ፡ ከእግዚአ ብሔር ፡ ከማንገዱ ፡ አላገለልንም ፡

Statt 7 ist im sechsten Worte 2 zu lesen.

725. ለእግ ፡ ንትቀንይ ፡ ለእግ ፡ እንግዛ ፡

726. ለእግ ፡ [ና]ቅርብ ፡ አምኃ ፡

Hier folgt ein leeres Blatt.

727. ሰዋስ¹)ውየ ፡ መሽ*ጋገ²*)ርያ ፡ መሳ³)ላሌ ፡

728. ተንከተምየ ፡ ድልድዮ ፡ መሳለሴ ፡

Statt 🏲 ist 🔑 zu lesen.

<sup>1)</sup> Kopie 1. 2) Kopie 1. 3) Kopie 1.

- 729. ZBP : 10BP :
- 730. **መልዕልቴየ፡ በሳየ**፡
- 731. **ከማየ ፡ እንደኔ ፡**
- 732. **ኃቤየ ፡ መንገሌየ ፡ ወደኔ ፡ ከኔ ፡ ዘንድ ፡**
- 733. ምስሌየ ፡ ከኔ ፡ በራ ፡፡

Statt 16 ist 26 zu lesen.

734. ብሂልየ ፡ 7ሀልየ ፡ ብሂሎትየ ፡ ማለቴ ፡

Im zweiten Worte l. 1 statt 7, im dritten 2 statt 2.

735. እሂናየ ፡ ጽሀፎትየ ፡ ወጻአፍ ፡

Das erste Wort ist **? 15?** zu lesen; das letzte vielleicht **60.3** 

- 736. ሊተ ፡ ለኔ ፡ እኔ ፡፡
- 737. ብየ፣በኔ፣አለኝ፣አለኝ፣አለብኝ ፡፡
- 738. አን፣ ለልየ፣ አኔ ፡፡
- 740. **ኤያየ ፡ እኔ ፡ ን** ፡፡፡

Statt LSP ist h.SP zu lesen.

## Babylonische Quadratwurzeln und Kubikwurzeln.

Von M. Cantor.

Seit W. K. Laftus im Jahre 1854 zwei mit Zahlen bedeckte Täfelchen dem Schosse der Erde entriss, welche dann von Rawlinson gedeutet wurden, haben diese Tafeln — von den Geschichtschreibern der Mathematik kurzweg als die Tafeln von Senkereh bezeichnet — das regste Interesse zu erwecken gewusst. Waren sie doch unabweisbare Zeugnisse dafür, dass die Babylonier sich in sehr alter Zeit schon des Stellungswertes der Zahlzeichen bedienten, wenn auch die auf den Tafeln vorkommenden Zahlen die Frage noch nicht entscheiden liessen, ob ein lückenausfüllendes Zeichen, anders gesagt: eine Null, dem Verfasser der Tafeln bekannt war.

Die von H. V. HILPRECHT in Nippur vorgenommenen Ausgrabungen haben ähnliche Tafeln an's Licht gebracht, haben auch zahlreiche andere Rechnungen alten Ursprungs entdecken lassen; nirgend aber war eine Null vorhanden. Eine solche ist mit Sicherheit erst aus den drei letzten vorchristlichen Jahrhunderten bekannt, wo sie in astronomischen Texten¹) vorkommt, eine verhältnismässig späte Zeit gegenüber von dem Alter der Tafeln von Senkereh und von Nippur, aber immerhin 8 Jahrhunderte früher als der indische Mathematiker Åryabhatta (geboren 476 n. Chr.),

<sup>1)</sup> FR. X. KUGLER, Die Babylonische Mondrechnung, Keilinschriftliche Beilagen Tasel IV und öster.

bei welchem zuerst eine indische Benutzung der Null nachweisbar ist. Die Tafeln von Senkereh und die ihnen inhaltsähnlichen von Nippur haben aber, abgesehen von dem Nachweise des Stellungswertes der Zahlzeichen zunächst noch ohne Null in altbabylonischer Zeit, auch durch die Rechnungen, welche sie enthalten, eine nicht hoch genug zu schätzende Bedeutung für die Geschichte der Mathematik. RAWLINSON hat die Tafeln als solche von Quadratzahlen und Kubikzahlen aufgefasst, und diese Auffassung wurde allgemein als richtig anerkannt. Erst in der 3. Auflage des I. Bandes meiner Vorlesungen über Geschichte der Mathematik (Leipzig 1907 bei B. G. TEUBNER) habe ich eine davon abweichende Meinung ausgesprochen, welche ich hier, als an einer den Keilschriftforschern leichter als in meinem umfangreichen Bande zugänglichen Stelle, wiederholen möchte, um deren Aufmerksamkeit darauf zu lenken. In Rawlinson's Darstellung erscheinen auf den Tafeln zwei Reihen von Gleichungen, nämlich

| I        | ibdi | 1 |     | I        | bad₹ | I |
|----------|------|---|-----|----------|------|---|
| 4        | ibdi | 2 | und | 8        | bad₹ | 2 |
| 9        | ibdi | 3 |     | 27       | badē | 3 |
| u. s. w. |      |   |     | u. s. w. |      |   |

#### und er übersetzt

```
1 ist das Quadrat von 1 1 ist der Kubus von 1 4 ist das Quadrat von 2 8 ist der Kubus von 2 9 ist das Quadrat von 3 27 ist der Kubus von 3 u. s. w. u. s. w.
```

Dass er damit die quadratischen und kubischen Beziehungen zwischen den Zahlen 1, 2, 3 . . . und 1, 4, 9 . . . sowie 1, 8, 27 . . . richtig erkannt hat, ist unzweifelhaft. Zweifelhaft, um nicht zu sagen irrig, scheint mir dagegen die Uebersetzung. Ich gehe dabei von folgender Ueberlegung aus. Die hier wiederholt genannten Tafeln von Senkereh und die ihnen ähnlichen von Nippur sind augenscheinlich Hilfstafeln, deren man sich bei gewissen Ge-

legenheiten zu bedienen hatte und zu bedienen wusste, und keinen anderen Zweck können die gleichfalls aus Nippur und anderwärts her bekannten Multiplikationstafeln gehabt haben.

Es waren, um eine moderne Benennung zu gebrauchen. Rechenknechte. Der Gelehrte, d. h. der vor etwa 4000 oder noch mehr Jahren in Babylon Anspruch auf diesen Namen erheben durfte, stellte sie her, der Laie wandte sie an. Zu welchem Zwecke konnten Tafeln der Ouadratzahlen und der Kubikzahlen dienen? Konnte man. um bei den Ibdi-Tafeln - wie ich sie nennen will, weil damit keiner Erklärung vorgegriffen ist - stehen zu bleiben, ihrer bei der Ausmessung von Feldern bedürfen? Diese Frage aufwerfen heisst sofort sie verneinen. Nicht der menschliche Wille allein gibt den Grundstücken ihre Umgrenzung, die Bodenbeschaffenheit tut dazu das Meiste. Haben wir doch Belege für diese an sich schon einleuchtende Behauptung. Ich erinnere an den von Scheil veröffentlichten Felderplan. Kein einziges quadratisches Feld kommt auf demselben vor. Dreieckige Parzellen wechseln mit mehr oder weniger unregelmässigen viereckigen Feldstücken, und wenn auch über deren Flächenberechnung nicht volle Uebereinstimmung zwischen den Forschern herrscht, welche sie zu enträtseln suchten, so ist so viel sicher: gewisse Zahlen, welche gewissen Abmessungen entsprechen, wurden dabei miteinander bald additiv bald multiplikativ verbunden. Mit anderen Worten: zur Feststellung des Flächenmasses konnte man zweckmässig von Multiplikationstafeln Gebrauch machen, aber nicht von Ibdi-Tafeln. Wozu konnten diese Verwendung finden? Auf die wiederholte Frage weiss ich nur eine Antwort: die Ibdi-Tafel diente zur Ausziehung von Quadratwurzeln.

War durch eine Felderrechnung das Mass eines Grundstückes als 3249, das eines anderen als 3364 erkannt, so entnahm man der *lbdi*-Tafel, dass das erste einem Quadrate

von der Seitenlänge 57, das zweite einem Quadrate von der Seitenlänge 58 flächengleich war. Man kann möglicherweise auch mit Hilfe der Ihdi-Tafel das Bewusstsein erlangt haben, ein Grundstück von dem Masse 3300 sei grösser als das eine, kleiner als das andere der genannten Quadrate. Und was von der Ibdi-Tafel gilt, das muss in entsprechender Weise für die Bade-Tafel wahr sein. Mag es uns mit Bewunderung oder mit Verwunderung erfüllen, die Babylonier wussten vor mehr als 4000 Jahren, dass ein Körperinhalt 4913 dem Würfel von der Seitenlänge 17, ein Körperinhalt 5832 dem Würfel von der Seitenlänge 18 zukomme, sie ahnten vielleicht, dass ein Körperinhalt 5400 der eines Würfels sein werde, dessen Seitenlänge mehr als 17, weniger als 18 beträgt. Aber zu welchem Zweck brauchte man die durch die Ibdi-Tafel, durch die Bade-Tafel vermittelten Kenntnisse? Dieser hochbedeutsamen Frage gegenüber bin ich ohne Antwort. Die Tatsache des Vorhandenseins der Ibdi- und der Bade-Tafel ist über allen Zweifel erhaben: wie man, oder vielleicht besser gesagt wann man die Tafeln anwandte, das ist nur aus genauer Kenntnis der Gesetze der damaligen Zeit, vielleicht der Steuergesetzgebung zu beantworten. Die Geschichte der Mathematik hat damit Nichts zu schaffen. Dagegen führten mich Ueberlegungen von der Art der hier erörterten zu einem sprachlichen Zweifel. War es richtig zu sagen: 4 ist das Quadrat von 2: 8 ist der Kubus von 2? Sollte man nicht vielmehr sagen: 4, die Quadratwurzel davon ist 2; 8, die Kubikwurzel davon ist 2! Durch frühere freundliche Mitteilungen des Herrn C. Brzold wusste ich, dass die wörtliche Uebersetzung von ibdi wie von bade noch unbekannt ist, und da dem Sinne nach mein Uebersetzungsversuch genau ebenso möglich war wie die Uebersetzung Rawlinson's, so wagte ich es, meinen Vorschlag in der oben genannten 3. Auflage des I. Bandes meiner Vorlesungen über Geschichte der Mathematik auf S. 28 zu veröffentlichen. Der Band befand Zeitschr. f. Assyriologie. XXI.

sich schon seit einigen Monaten im Buchhandel, als ich mit Bezold eine Besprechung hatte, in welcher auch von den hier erörterten Dingen die Rede war. Bezold verglich mit mir den Originaltext der Tafeln von Senkereh, und da zeigte sich, dass in einer und derselben Reihe — wenn auch in verschiedenen Kolumnen — der Text sich fand:

## 8 e 2 badē | 4 e 2 ibdi | 2 adu 2 4

Die folgenden Reihen waren entsprechend gebildet. Von den auftretenden Wörtern bedeutet adu unser deutsches vervielfachende mal, die anderen Wörter e, badē, ibdi sind rätselhaft. Bezold kam auf den Gedanken, e bedeute eine Rechnungsoperation, die für's Erste die Operation e heissen möge. Dann übersetzt sich die genannte Zeile folgendermassen:

Wenn aus 8 die Operation e 2 hervorbringt, so ist es ein bade, wenn aus 4 die Operation e 2 hervorbringt, so ist es ein ibdi, denn 2 mal 2 ist 4.

Wie ich mich nachträglich aus dem 1. Teil des XX. Bandes des grossartigen Ausgrabungswerkes über Nippur von HILPRECHT (BE XX) S. 21 in der Fussnote überzeugte, hat auch Fr. Hommel eine ähnliche Uebersetzung vorgeschlagen, wenigstens soweit das Wort e in Frage steht. Er sieht in e irgend eine Potenzerhebung, sei es die zur zweiten oder die zur dritten Potenz. Dann bleibt aber immer noch eine kleine Schwierigkeit übrig. Man sieht nämlich nicht recht, wozu dann die dritte Behauptung >2 mal 2 ist 4 ausgesprochen ist. Das wird ganz anders, wenn e Wurzelausziehung im allgemeinen, bade Kubikwurzelausziehung, ibdi Quadratwurzelausziehung bedeutet: dann ist die dritte Behauptung nur die rechtfertigende Probe zur zweiten. Eine Probe zur ersten Behauptung fehlt freilich, vielleicht weil für sie kein Raum mehr vorhanden war. Sie hätte sonst, den Text weiterführend, lauten müssen >2 mal 4 ist 8«.

Ich weiss wohl, dass man einem eigenen Erklärungsversuche nicht unparteiisch gegenübersteht, und grade deshalb wünsche ich die Kritik der Keilschriftforscher für die Uebersetzung:

Wenn aus 8 die Wurzelausziehung 2 hervorbringt, so ist es eine Kubikwurzel, wenn aus 4 die Wurzelausziehung 2 hervorbringt, so ist es eine Quadratwurzel, denn 2 mal 2 ist 4.

Wird sie anerkannt, dann ist gesichert, was mir als Ueberschrift diente: Babylonische Quadratwurzeln und Kubikwurzeln.

# The Interrogative Particle مُنُ in Arabic according to Native Sources and the Kur'ān.

By William Hoyt Worrell.

Despite the industry which has been expended upon the grammar of classical Arabic there remain a variety of questions, which await solution, and which must be investigated separately before the next great Arabic Grammar can be written. The literature in Europe does not by any means take fully into consideration what has been worked out by the Oriental scholars; and the latter are to be relied upon more for their facts than for their theories. The study then is twofold: 1. the investigation of native sources, 2. the scientific consideration and analysis of material thus obtained.

The case of the interrogative particles and is typical. That they are not identical in use is apparent on every hand. In older Arabic their uses, and presumably their meanings, are quite well defined, althouthe difference seems to be less strictly observed as time goes on, and at last vanishes almost altogether. disappears, being replaced by i, which loses its original force and goes the way of its partner, or by the simple interrogative tone of voice in speaking. Furthermore, the grammarians have as we shall see a great many theories, which are hardly borne out by experience. The translations of the Kuran

are all at sea (cf. 89, 4. 83, 36. 85, 17. 79, 15. 51, 24 20, 8). indicates apparently at times a nonne-, and again a num-question, but any effort to assign it permanently to one of these classes fails, nor is there any sure guide to its meaning in any given instance.

DE SACV neglected it, and LANE did not reach it in his Lexicon, which probably explains the fact that it is also passed over in other European works. WRIGHT-DE GOEJE (II, 308 C ff.) contents itself with the statement: "The interrogative particle introduces questions of a more lively sort", and the mention of a few of its uses. Reckendorf (Syntaktische Verhältnisse des Arabischen) in making equal to "hà bezw. 'a + der Negation la?" has missed the main fact, and the key to the situation, namely, that is to be sought among the interjections. Howell has brought together the statements of the grammarians, but in a form far less intelligible than the Arabic originals.

Upon turning to the native works one finds the situation far from satisfactory; the particle seems to have given great trouble to the Arabs themselves. This class of words is as Lane remarks (p. XXV) very imperfectly treated by the grammarians. Lane held the Mugni l-Labib of Ibn-Hišām to be the best work upon the particles, and the same has been made the starting-point of this article. šām and az-Zamahšarī are at variance about a statement of Sībawaihi, that قَدْ = عَلْ Unfortunately, the illustrious author of the "Book" has left us his wisdom in a very inaccessible form. There is no apparent plan of arrangement, and until the promised index is forthcoming its use is connected with some difficulty. There is no special chapter dealing which . The Lisan, the Kamus, the Sihāh, the Tāg and others are disappointing. Some sources are too meager to deserve mention. In general they content themselves with the copying out of only half understood traditional statements.

It is curious that al-Ḥarīrī in his *Durra* has not included a discussion of the أَرْهَام in regard to أَدُهُم and أَ.

In p. 14 (ed. Thorbecke) he himself employs the construction

وقدِ ٱخْتَلَفَ ٱلنحويتون هَلْ بَيْنَ حَرْفَى التَّعْدِيَةِ فَرْقٌ أَمْ لَا (cf. Mufassal & onl, infra p. 129, where, as in all the sources, the alternative question with of conjunctive is forbidden: أَرَيْدٌ عِنْدَكَ أَمْ عَمْرُو); but the alternative here being the negative (اُمُ لَا) the question may not be strictly considered alternative, as the y of does not introduce any new element. We say e.g.: "Is it going to rain (or not)?" in which the "or not" may be omitted without altering the sense. With "whether" in English and "ob" in German, the "or not", "oder nicht" is more frequent, but never indispensible. In the present passage from Hariri and in al-Buhārī's (Gāmi' us-Ṣahīh كتاب البيوع, كتاب إباب شواء الدوات, "whether that is valid") the par- هَلْ يَكُونُ ذَلِكَ قَبْضًا ticle of seems to = "whether", a weakening of the original force of beyond anything which I have found mentioned by the native sources. This article does not pretend do go beyond the consideration of some of the grammarians and of the Kur'an. Those who have made collections from their reading in the Poets, the Hadit, and later and more popular Arabic can doubtless multiply examples of these and of other usages of ... here unrecorded, and determine the course and limits of its development.

## I. The Native Grammatical Sources. Mugni 1-Labib (II p. 26 ed. Cairo 1317).

(عَلْ) حَرف موضوع لطلب التصديق الايجابى دون التصوَّر ودون التصديق السلبى فيمتنع نحو هَلْ زَيْدًا ضَرَبْتَ لانَ تقديم الاسم يُشعِر بحصول التصديق بنفس النسبة ونحو هَلْ زَيْدٌ قَائِمٌ أَمْ عَمْرُو اذا أريد بأم المتصلة وعَلْ لَمْ يَقُمْ زَيْدٌ ونظيرها في الاختصاص بطلب التصديق أم المنقطعة وعكسهما أم المتصلة وجميع اسماء الاستفهام فانهن لطلب التصوَّر لا غير وأعم من الجميع الهمزة فانها مشتركة بين الطلبين وتفترق هل من الهمزة من عشرة أوجه (أحدها) اختصاصها بالتصديق (والثاني) اختصاصها بالايجاب تقول هَلْ زَيْدٌ قَائِمٌ ويمتنع هَلْ لَمْ يَقُمْ بحلاف الهمزة نحو أَلَمْ نَشُرْحُ أَلَنْ يَكْفِيكُمْ (39.37) أَلَيْسَ ٱللّهُ بِكَافِ عَبْدَهُ وقال [بسيط]

# \* أَلاَ طَعَّانَ أَلاَ نُوْسَانَ عَادِيَةِ \*

(والثالث) تخصيصها المضارع بالاستقبال نحو هَلْ تُسَافِرُ بحلاف الهمزة أَتَظُنَّهُ قَائِمًا واما قول ابن سِيدَة في شرح الجمل لا يكون الفعل المستفهم عنه الا مستقبلا نسهو قال الله سجاده وتعالى (7.42) فَهَلْ وَجَدَتُمْ مَا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقًا وقال زُهَيْر [طويل] (AHLW. Div. 90, 70)

نَمَنْ مُبْلِغُ ٱلْأَحْلَافِ عَنِّى رِسَالَةً ﴿ وَذُبْيَانَ هَلْ أَتْسَبْتُمْ كُلَّ مُقْسَمِ (والرابع والخامس والسادس) انها لا تدخل على الشرط ولا على إن ولا على اسم بعدة فعل في الاختيار بخلاف الهمزة بدليل أَفَانْ مِتَّ فَهُمْ ٱلْخَالِدُونَ (36, 18) أَيِّنْ ذُكِرْتُمْ بَلْ أَنْتُمْ قَوْمُ مُسْرِفُونَ (12, 90) أَيِّنَ لُكِنْ أَنْتُمْ قَوْمُ مُسْرِفُونَ (12, 90) أَيِّنَكَ لَأَنْتَ يُوسُفُ (54, 24) أَبَشَرًا مِنَّا وَاحِدًا نَتَيْعُهُ (والسابع والثامن) أنها تقع بعد العاطف لا قبله وبعد

أُم نحو (46, 35) فَهَلْ يُهْلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْفَاسِغُونَ وَقَ الحَامِيثُ وَهَا لَحَامِيثُ وَهَا لَا تَوْكَ لَنَا عَقِيلًا مِنْ رُبَاعِ وقال [خفيف]

لَيْتَ شِعْرِى هَلْ ثُمَّ هَلْ آتِيَنْهُمْ ۞ أَوْ يَحُولَنَّ دُونَ ذَاكَ حِمَامُ

وقال تعالى (13, 17) قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَى وَٱلْبَصِيرُ أَمْ هَلْ تَسْتَوِى ٱلْأَعْمَى وَٱلْبَصِيرُ أَمْ هَلْ تَسْتَوِى ٱلْأَعْمَى وَٱلْبَصِيرُ أَمْ هَلْ تَسْتَوِى ٱلْأَعْمَى ٱللَّهِ النفى وَلْمَاتُ وَٱلنَّامِ بعدها إِلَّا فَي نحو (55, 60) هَلْ جَزَاءُ وَلَمْ اللهِ عَلَى الْجُمْسَانُ وَٱلْبَاءُ فَي قولِهُ [طويل]

أَلَا هَلْ أَخُو عَيْشٍ لَذِيدٍ بِدَائِمٍ

وصم العطف في قوله [طويل]

وَإِنَّ شِفَائِي عَبْرَةٌ مُهَرَاقَةٌ <br/>
﴿ وَهَلْ عِنْدَ رَسْمٍ دَارِسٍ مِنْ مُعَوَّلِ

اذ لا يعطف الانشاء على الخبر فان تُلتَ قد مرّ لك في صدر الكتاب ان الهمزة تأتى لمثل ذلك مثل (17, 42) أَفَأَصْفَاكُمْ رَبُّكُمْ بِالْبَنِينَ ٱلا ترى أن الواقع انه سبحانه لم يصفهم بذلك قلتُ انها مرّ أَنها للانكار على مُدَّعِى ذلك ويلزم من ذلك الانتفاء لا انها للنفى ابتداء ولهذا لا يجوز أَقَامَ إلَّا زَيْدُ كما يجوز هَلْ قَامَ إلَّا زَيْدُ كما يجوز هَلْ قَامَ إلَّا آلْبَلاغُ ٱلْمُبِينُ (60,37) فَهَلْ عَلَى ٱلرَّسُلِ إلَّا ٱلْبَلاغُ ٱلْمُبِينُ (43,66) هَلْ يَنْظُرُونَ رَيْدُ السَّاعَة وقد يكون الانكار مقتضيًا لوقوع الفعل على العكس في هذا وذلك اذا كان بمعنى ما كان ينبغى لك أن تفعل غو أَتَضْرِبُ زَيْدًا وَهُو أَخُوكَ ويتلخص ان الانكار على ثلاثة أوجه انكار على من قدا النفى وقوع الشيء ويلزم من هذا النفى وانكار لوقوع الشيء ويلزم من هذا النفى وانكار على من أوقع الشيء ويَخْتَصَّانِ بالهمزة وانكار لوقوع الشيء وهذا هو معنى النفى وهو الذى تنفرد به هل عن الشيء وهذا هو معنى النفى وهو الذى تنفرد به هل عن

الهمزة (والعاشر) انها تأتى بمعنى قد وذلك مع الفعل وبذلك فسر قوله تعالى (76,1) هَلْ أَتَى عَلَى ٱلْإِنْسَانِ حِينَ مِنَ ٱلدَّهْرِ جماعة منهم ابن عَبَّاس رضى الله عنهما والكِسَائِي والفَرَّاء والمُبَرَّد قال في مُقْتَضَبه هل للاستفهام نحو هَلْ جَاء زَيْدُ وقد تكون بمنزلة قد نحو قوله جل اسمه هل أتى على الانسان وبالغ الزَعَشَرِيّ فزعم أنها أبدا بمعنى قد وان الاستفهام انما هو مستفاد من همزة مقدّرة معها ونقله في المُفَصَّل عن سِيبَويْهِ فقال وعن سيبويه ان هل بمعنى قدْ الا انهم تركوا الالف قبلها لانها لا تقع الا في الاستفهام وقد جاء دخولُها عليها في قوله [بسيط]

سَائِلْ فَوَارِسَ يَرْبُوعٍ بِشَدَّتِنَا ﴿ أَهَلْ رَأَوْنَا بِسَفْحِ ٱلْقَاعِ ذِى ٱلْأَكِمِ الْهُ وَلِ كَان كَمَا زعم لم تدخل الاعلى الفعل كقَدْ ( [وثبت في كتاب سيبوية رحمة الله ما نقلة عنه ذكرة في باب أم المتصلة ولكن فيه أيضًا ما قد يخالفه فانه قال في باب] عدة ما يكون عليه الكلم ما نصّة وهل وهي للاستفهام ولم يزد على ذلك وقال الزمنحشرى في كَشّانه هل أتى أى قد أتى على معنى التقرير والتقريب جميعًا أى أتى على الانسان قبل زمان قريب طائفة من الزمان الطويل الممتدّ لم يكن فيه شيئًا مذكورًا بل شيئًا منسيًّا نطفة في الاصلاب والمراد بالانسان الجنس بدليل (76,2) إنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنْسَانِ مِنْ نُطْفَة اه وفسّرها غيرُة بقدْ خاصّةً ولم يحملوا قدْ على معنى التقريب بل على معنى

رلم أرَ في Variant (vid. infra, p. 137: Comment. of Š. M. ul-'Amīr) ولم أرَ في كتاب سيبوية ما نقلة عنه إنها قال في عدة الخ

التحقيق وقال بعضهم معناها التَوَقُّع وكِإنَّه قيل لقوم يتوقَّعون الخبر عَمَّا أتى على الانسان وهو آدَمُ عليه الصلاة والسلام قال والحين رمن كونه طيئًا وفي تَسْهيل ابن مالك أنه يتعبَّن مرادفة هَلَّ لغَلَّ اذا دخلت عليها الهمرة يعنى كما في البيت ومفهومه أنها تتعيَّن لذلك اذا لم تدخل عليها بل قد تأتى لذلك كما في الآية وقد لا تأتى له وقد عكس قوم ما قاله الزمخشرى فزعموا أن هَلْ لا تأتى بمعنى قد أصلًا وهذا هو الصواب عندى اذ لا متمسك لمن أثبت ذلك الا أحد ثلاثة أمور أحدها تفسير ابن عَبَّاس رضى الله عنهما ولعله انما أراد أن الاستفهام في الآية للتقرير وليس باستفهام حقيقى رقَدٌ صرح بذلك جماءة من المفسّرين فقال بعضهم هل هنا للاستفهام التقريري والمقرَّر به من أنكر البعث وقد علم أنهم يقولون نعم قد مضى دهر طويل لا أنسانَ فيه فيقال لهم فالذى أُحدث الناس بعد أن لم يكونوا كيف يمتنع عليه إحيارهم بعد موتهم وهو معنى قوله تعالى (56,62) وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ ٱلنَّشْأَةَ ٱلْأُولَى فَلَوْلا تَذَكَّرُونَ أَى فهلَّا تذكرون فتعلمون أن من أنشأ شيئًا بعد أن لم يكن قادر على اعادته بعد عدمه انتهى وقال آخر مثل ذلك الا انه فسّر الحين بزمن التصوير في الرحم فقال معنى الم يأتِ على الناس حين من الدهر كانوا فيه نطفًا ثم علقًا ثم مضعًا الى أن صاروا شيئًا مذكورًا وكذا قال الزَجَّاج الا إنه حمل الانسان على آدم عليه الصلاة والسلام فقال المعنى ألم يأتِ على الانسان حين من الدهر كان فيه تربًا وطينًا الى ان نفيج فيه الروح اه فقال بعضهم لا تكون هل للاستفهام التقريري وانها ذلك من خصائص الهمرة وليس كما قال وذكر جماعة من التحويين ان هل تكون بمنزلة إنَّ في افادة التوكيد والتحقيق وحملوا على ذلك (89,4) هَلْ فِي ذَلِكَ فَسَمُّ لِذِي حِجْرٍ وقدروة جوابًا للقسم وهو بعيد والدليل الثانى قول سِيبَوية الذى شافة العرب وفهم مقاصدهم وقد مضى ان سيبوية لم يقل ذلك والثالث دخول الهمزة عليها في البيت والحرف لا يدخل على مثلة في المعنى وقد رأيت عن السِيرَافي ان الرواية العجيجة أَمْ هَلْ وأم هذه منقطعة بعن السِيرَافي ان الرواية العجيجة أَمْ هَلْ وأم هذه منقطعة فينبُكن تخريجة على انه من الجمع بين حرفين لمعنى واحد فينبيل التوكيد كقولة [وافر]

# وَلَا لِلْمَا بِهِمْ أَبَدًا دَوَاء

بل الذى في ذلك البيت اسهل لاختلاف اللفظين وكون أحدهما على حرفين فهو كقوله [طويل]

فَأَصْبَهَ لَا يَسْأَلْنَهُ عَنْ بِمَا بِعِ ﴿ أَصَعَّدَ فِي عُلْوِ ٱلْهَوَا أَمْ تَصَوَّبَا

"قُولْ" is a particle, adopted by usage for the affirmative seeking of judgment: as opposed to apprehension, and as opposed to negative (seeking) of judgment;"

There is little doubt that this is the meaning of the passage; although we should expect a طَلَب between مُطَلِب After giving the definition he says: "'judgment' as apposed to 'apprehension', and 'affirmative . . . of judgment' as opposed to 'ne-

<sup>1)</sup> That the text even of a grammatical work may exhibit variations which betray loose transmission is shown by the instance on p. 137.

gative . . . of judgment'." He is speaking of the terms used in his definition, as words merely. It could not mean: "Jo is a particle adopted by usage for the seeking of affirmative judgment as opposed to apprehension and as opposed to negative judgment; for in that case at could never be used in asking a question whose answer is negative, as it undoubtedly is used (cf. infra); and no other rendering is possible. Muhammad al-'Amīr in his marginal commentary to يعني بدليل آخر كلامه انها لا تدخل :the Mug. says على سلب فلا ينافي انها عند دخولها على الايجاب لطلب He التصديق مطلقًا اذ يصِّم جوابها بالنفى بلا مثلا means, as is indicated by the latter part of his diccourse, that it is not prefixed to a negative; and he does not exclude the case of its being used when it is prefixed to an affirmative, for seeking judgment of whatever kind; since it is correct to reply to it with the negative: with y for example:" i. e. y cannot be prefixed to a negative particle in the interrogative sentence, but this does not mean that the answer may not be negative. The definition means: عل is a particle used (بالوَضْع) in interrogation; the interrogative clause in which it is used must not contain a negative (i. e. a grammatical negative such as i; but rhetorically the oclause may have the force of a negative declaration as will appear later); that which is called in question, and which is to be answered, if at all, is not an apprehension (idea, conception), but a judgment (verification, declaration of truth). Interrogations are of two sorts (cf. Wundt, Völkerpsychologie S. 260-1): a) questions of doubt, and b) questions of fact. The former kind contains in interrogative form a possible declaration, which however, is for the moment doubted. It expects the answer "Yes" or "No", and anything else which may be added is superfluous. In this case it is the whole statement which is in doubt: it is a "seeking of judgment". Questions of doubt are expressed by a peculiar intonation of voice, or by changing the word-order from the normal declarative. or by the addition of an element known as the interrogative particle. The function of the latter is to differentiate the interrogation from the declaration; and it does this, as in the case of the inverted word-order. and of the peculiar intonation of voice by adding an emotional element of desire. This element is always interjectional in character, as will be seen below in the case of هل. By a judgment is meant an assertion فَرَبَ زَيْدًا (Yes) He did strike Zaid"; which might be given in answer to the question هَلْ ضَرَبَ زَيْدًا Did he strike Zaid?" or أَضَرَبَ رَيْدًا "Did he strike Zaid!" ("Is it possible that he struck Zaid!" or "Didn't he strike Zaid!"). On the other hand, questions of fact are those in which certain facts are unknown to the questioner, and are expected to be

the most primitive stratum of speech. I is of lighter quality, its interjectional force being somewhat lost by long use as an interrogative, and serves, like a certain tone of voice, to indicate that what is said is not put forward as a statement of conviction, but as the formulation of a statement whose confirmation or denial is expected from another. is used not only to express doubt, but apparently any strong emotion which may give rise to an exclamation. Constructions which is seem to be limited to the simple forms characteristic of the exclamation, and do not admit of deliberative questions with conj. or of clauses containing a negative particle.

obtained in the answer. Such questions are introduced by an interrogative pronoun or adverb, which supplies in the interrogation, the place of the unknown and sought after fact; e. g. "When was America discovered?" "Who discovered America?" All عُلُ questions are questions of doubt in their outward form. But they are rhetorical questions and seldom seek an answer.

To go back to the definition of Mug.: the author means to say that that which is unknown to the questioner, and to be supplied in the answer is a judgment (i. e. the assertion of an action or relation) and not an apprehension (i. e. one of the elements of a judgment). It is evident that the author has failed in his attempted definition. Both and seek judgments, and not apprehensions. The essential difference between the two particles is that whereas seeks a judgment without emphasizing any particular apprehension within that judgment, the particle may seek a judgment, attaching at the same time special stress and special interest to some particular element (apprehension) of that judgment. E. g.

"Did he strike Zaid?" أَضَرَبَ زَيْدًا "Did he strike Zaid!" عَلْ ضَرَبَ زَيْدًا "Did he strike Zaid?" أَزَيْدًا ضَرَبَ

In the first two examples, the sentences, being normal, the difference is merely that the difference is more exclamatory. But in the third example, the sentence being inverted, the real difference becomes apparent: I lays stress of interrogation upon the most

important word of the sentence. Accordingly it is impossible to say with the other particle: هَلْ زَيْدًا وحروف الاستفهام كذلك 28 \$ Cf. Sībawaihi فَجَتَ (قَدُّ i. e. like) بُنِيَتْ للفِعْل اللهِ أُنَّهم قد توسَّعوا فيها فابتدرًا بعدها الأسماء والأصل غير ذلك ألا ترى أتهم يقولون هَلْ زَيْدٌ منطلقٌ وهَلْ زَيْدٌ في الدار وكَيْفَ زَيْدٌ آخِدُ فإِنْ قلتَ كَيْفَ زَيْدًا رَأَيْتَ وهَلْ زَيْدٌ يذهَبُ قَبْمَ ولم يَجْزُ الله في شعر لِأَنَّهُ لَمَّا آجتمع الفعلُ والاسمُ حملوه على الاصل i. e. not only is the inverted verbal sentence but even the ordinary nominal sentence whose predicate is a verb, impossible with as in the last example. But with a nominal sentence whose predicate is a noun or a preposition and its genitive, as in the first two examples. not used with the nominal sentence whose predicate is a verb probably because the subject is then strongly emphasized. That it can be used with the nominal sentence whose predicate is a noun or a preposition with its genitive can best be accounted for by supposing that the stress of interrogation is then equally distributed. But cf. WRIGHT, Gramm,3 II 253 C and 80 C. where it is said that in a nominal sentence of this sort the stress lies upon the last word. He gives however only declarative sentences as examples, and the case may be different with do clauses. In the same section Sībawaihi says: فأما الالف فتقديم الاسم فيها قبل الفعل جائزٌ كما جاز ذلك في هَلَّا وذلك لانها حرف استفهام الذى لا يزول عنه الى غيره وليس للاستفهام في الاصل غيره

"so that the like of هَلْ زَيْدًا ضَرَبْتُ is forbidden, because the placing first of the noun shows in the very relationship that the judgment has occurred"

That which is in doubt, and which is sought is merely an apprehension.

"and the like of هَلْ زَيْدٌ قَائِمٌ أَمْ عَمْرُو when by أَمْ the con.

I. e.: In the sense: "Is Zaid standing or 'Amr?" since the question is deliberative, and asks for an apprehension; the fact that one of them is standing is already known and what is desired is the affirmation of one element. But it may be used in the sense: "Is Zaid standing? nay but is it 'Amr!" since is then disjunctive (= i) and the question is not deliberative, but breaks up into two exclamatory sentences.

Because this would be a "negative seeking of judgment", as  $Mu\dot{g}$ . says. The real reason is to be sought in the exclamatory origin of the particle. A so clause is always primarily an exclamation. As a question it may be either negative or affirmative in tone, but it is always an oratorical question. It may or may not contain a negative idea, but it cannot contain a negative particle, which is part of the apparatus of the declarative sentence. The clause is primarily a pure expression of emotion, standing between and apart from the negative and the affirmative. Only such an hypothesis can account for its many uses negative and affirmative. It is always determined from without, never from within.

"The counterpart of it ((a)) in the peculiar property of demanding the judgment, is of disjunctive; and the opposite of both of them are of conjunctive, and all the interrogative pronouns, for they are for the seeking of the apprehension, nothing else."

"And the most general of all in application is the sand so it is made to share in both (sorts of) demanding (the judgment and the apprehension)."

az-Zamahšarī has in the Kitāb al-'Unmūdag (DE حرفا الاستفهام الهمزة وهل (SACY, Anth. Gramm. p. 117 والهبرة اعم تصرّفًا منه وتحذف عند الدلالة نحو رَيْدُ To which 'Ar- . عِنْدَكَ أَمْ عَبْرُو وللاستفهام صدر الكلام dabīlī (loc. cit.) adds the comment: اقول الهبزة اعم من جهة التصرّف من هل يعنى أن كلّ موضع تقع فيه . This extreme view is contra-هل تقم الهمزة من غير عكس dicted by Ibn Hišām infra: the "rejection of the occurrence of a thing" in the sense of the negation is allowable with only (pp. 134—5). az-Zam. says in al-Mufassal والهمزةُ أَعَمُّ تصرُّفا في بابها من اختها تقول أَزَيْدٌ ٨١٥ § عِنْدَكَ أَمْ عَبْرُو وَأَزِيْدًا ضَرَبْتَ وأَتَضْرِبُ زَيْدًا وَهُوَ أَخُوكَ وتقول لمَن قال لك مَرَرْتُ بِزِيدٍ أَبِزَيْدٍ وتُوقِعُها قبل الواو والفاء وثُمَّ قال اللَّه تعالى أُوِّكُلُّهَا عَاهَدُوا عَهَّدًا (2, 94) وَقَالَ أَنْمَنُ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ (١١, ٥٥) وقال أَثُمَّ إِذَا مَا وَقَعَ (10,52) ولا يقع هَلْ في هذه المَواتِع

<sup>1)</sup> Cf. Lisān: وتكون بهنزلة أمَّ للاستفهام وتكون بهنزلة بكُل Probably the Lisān means no more than is said by Mugnī, for على is never used in fact as أم or as بل So also Ķām. and Tāǵ.

is distinguished from in ten ways: First, its being characterized by the judgment.

Second, its being characterized by the affirmative. You say هَلْ زَيْدٌ قَائِمٌ while هَلْ زَيْدٌ قَائِمٌ is forbidden, although the opposite is true of أَ, as أَلَمْ نَشْرُحٌ and أَلَمْ نَشْرُحٌ and اللهُ بِكانِ عَبْدَهُ and يَكْفِيكُمْ . (39, 37) and خَانِيَة خُانَ أَلَا فُرْسَانَ عَادِيَةِ خُ

Third, its giving to the imperfect form the character of the future, as هَلْ تُسَافِرُ, while the opposite is true of أَرَيْظُنَّهُ قَالِمًا ."

But cf. objection in RECKENDORF, SVA S. 74.

"And as for the saying of Ibn Sīdah in Šark al-Ğamal that the interrogative verb does not occur except in the future sense — it is erroneous. Allah s. w. t. said فَهَنْ (7, 42) اللهُ عَنَى رَبَّكُمْ حَقًا (And Zuhair said وَجَدَتُمْ مَا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقًا (آلاً عَنِي رِسَالَةً ﴿ وَذُبْيَانَ هَلْ أَقْسَبْتُمْ كُلَّ مُقْسَمِ (Ahlw. Div. 10, 10).

Fourth, Fifth and Sixth, it is not prefixed to the protasis of a condition; nor to إِنَّ nor, by preference, to a noun followed by a verb, while the opposite is true of أَبْ مَهُ أَفَانُ مِتُ فَهُمْ ٱلْخَالِدُونَ \* (36, 18) وَيُوسُفُ (12, 90) وَيُوسُفُ (36, 18) وَيُوسُفُ (54, 24) وَيُوسُفُ (54, 24)

The عُلُ clause is always exclamatory. As such it

can never serve as a protasis, nor be combined with إلى ; while , having lost its original character and become merely a sign for the interrogation, may be inserted or prefixed anywhere: before alternative questions (of conj.); before lengthy circumstantial sentences (أَتَضْرِبُ زَيْدًا وَهُوَ أَخُوكَ); before conjunctions (وَ clause has developed into an هَلْ When the فَ ثُمَّ exclamatory-interrogative clause, the stress of interrogation lies upon the whole clause equally and the normal sentence is alone possible; while the inverted sentence, which lays weight upon some one element (which as Mug. incorrectly says "asks for an apprehension") is not admissible with هل e. g. الْزَيْدُا Did you pass" أَبِرَيْدِ "Did you strike Zeid?" ضَرَبْتَ by] Zeid?". .... أَبْشَرًا مِنَّا (above) etc. Cf. seventh, eighth infra.

"Seventh, and Eighth, it occurs after the conjunction, not before it, and after أُم مَّ أَم عَلَىٰ اللهُ الْقَوْمُ as أَم اللهُ الل

The last example consists of two علی clauses loosely bound together by أم disjunctive.

"Ninth, the negative is meant in the interrogation introduced by it, and hence it is prefixed to the predicate followed by الله عُمَانُ as عُلْ جَزَاءُ ٱلْإِحْسَانِ إِلَّا ٱلْإِحْسَانُ (55, 60)" وَعُلْ جَزَاءُ ٱلْإِحْسَانِ

I. e.: the particle whas negative force when it is used with I. Relying upon outside forces for its closer definition, the particle is here made by the presence of the y and the nature of the appeal, to introduce a negative rhetorical question. This has become so common that the grammarians lay it down as a rule that عُلْ—إِلَّا As is the case with the assertion that  $\mathring{\tilde{b}} = \mathring{\tilde{a}} \mathring{\tilde{b}}$  or  $\mathring{\tilde{b}}$  (see infra) because in a concrete instance عَلْ أَتَى = عَلْ أَتَى, and in other instances, so here also we may observe the baneful results of the perfectly mechanical method of the grammarians. They forgot that the clause, and not the word, is the real unit in human speech; the most that can safely be asserted by the lexicographer is that a given phrase has this or that meaning. With particles especially the "Bedeutungslehre" is based upon syntax; and successful reasoning with syntax must be psychological, not mechanical. A striking example of the way in which such questions as معل = قد arise to vex grammarians and start neverending controversies is that which follows below under adْ أَتَى عَلَى ٱلْإِنْسَانِ حِينٌ tenth, namely: The verse نَاس .occurred in the Kur'ān (Sūrah 76, 1). نَاس is the regular generic term for mankind, and the irregular use of الانسان suggests that an individual is meant: Adam. That the verse refers to prenatal conditions in the life of every man is clear from The two possible interpretations are (freely): "Does there not come upon man a period of time when he is a thing forgotten!" and "Does there ever come upon man a period of time when he is a thing

forgotten!" To apply the saying to Adam has no other warrant than the الانسان. A traditional exegesis originating with Ibn 'Abbas and coming down through al-Kisā'ī, al-Farrā', and through al-Mubarrad (cf. Bai $d\bar{a}w\bar{a}$  and the  $Kass\bar{a}f$ ) has decreed that the passage be taken affirmatively; and when grammatical theories began to be spun out this theological Tendenz became the starting point for one of them; a strange instance of the reaction of theology upon grammar. قد أتى = in someway هل أتى was said to be = قد was said to be, like عرف , a حَرْف (giving to the perfect form the sense of the Engl.) ٱلتَّقْريب present-perfect).1) This view is carried so far that the problem is how قد (if = قد) acquires its interrogative force. The answer is that an is to be understood as standing before it, which has been dropped because occurs only in questions (see infra): so thoroughly can independently exercised common sense be set at naught by a mere exegetical tradition! A single inwhich is pro- سائِلْ فوارس (which is probably a heaping up of two particles, or, what is also likely, an error for أُمْ هَلْ as Ibn Hišām thinks, following as-Sīrāfī) as proof.

"and (to the statement followed) by , in the say-

قال سيبويد وامّا قنْ az-Zamaḥsarī مَاهُ quotes from Sībawaihi قال سيبويد وامّا قنْ فَعَلَ نَعَلَ الله عَلْ فَعَلَ الله عَلْ فَعَلَ الله عَلْ فَعَلَ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَمَ عَلَى عَلَى

ing of someone اَلَّا هَلْ أَخُو عَيْشٍ لَذِيدٍ بِدَائِم And sound is the joining in the saying of (Imru'ulkais, Mu'al. v. 6) وَإِنَّ شِفَائِي عَبْرَةٌ مُهَرَاتَةٌ ﴿ وَهَلْ عِنْدَ رَسْمٍ دَارِسٍ مِنْ مُعَوَّلِ since the creative (i. e. willing, questioning, commanding etc.) is not joined to the narrative."

The writer means that do must here introduce what is equivalent to a declarative sentence, since it would not have been admissible to join a declarative clause () with an interrogative or imperative.

This بِ is the same as that used with ليس. It appears in Eth. **1**, and in Assyr. bašū. In modern Arabic appear māfīš, māfī 'indak etc., buh, bih etc.

"And if you say: 'In the fore part of the book there occurred an instance of is being used for the like of that (i.e. with علم as a negative) as, اَلَّا اَفَا اَلْمُ اَلَٰمُ اَلَٰمُ اَلَٰمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

<sup>1)</sup> Cf. p. 144.

The بالبنین just cited is not the بunder discussion, which is used with  $\bar{\nu}$  etc. but is the preposition used with IV  $\bar{\nu}$  to denote that in which one is preferred: مَّفَى فلانًا بِكذا إِذَا آثَرَه بِه (Kāmās).

"And the rejection sometimes demands the occurrence of an action the opposite of this (which has occurred); and that is when it signifies that which it was not fitting for you to do; as أَتَضْرِبُ زَيْدًا وَهُوَ أَخُوكَ.

This is a case of the "rejection of him who has caused the occurrence of a thing (see infra)". This with أَ is less vehement than the على and can admit of the appended وهو أخوك.

"And the essence of the matter is that the jis of three sorts: 1. The rejection of him who asserts the occurrence of a thing, and the negative is inherent therefore. 2. The rejection of him who caused the occurrence of a thing; and (these) two cases are characterized by the . 3. The rejection of the occurrence of a thing, and this is the meaning of the negative; and it is in this that is distinguished from .

Tenth, it is used in the sense of قُدُّ; ') and that is with the verb; and in this sense a number of them: Ibn 'Abbās r. A. ', and al Kisā'ī, and al Farrā', and al Mu-

تال ابن جِنِّي هذا تفسيرُ على ناه على الناه على المعنى دون اللفظ وهل مُبقاة على استفهامها خال . Sib. Lis. and Tag cite the 'Ubab for the statement عَلْ Tag adds that عَلْ also Tag also Ta

barrad, explain His t. saying: هَلْ أَتَى عَلَى ٱلْإِنْسَانِ حِيثُ (76, 1) هِنَ ٱلْدُهْرِ (Al-Mubarrad) says in his Muktadab هَلْ جَاء زَيْدُ is for the interrogation, as هَلْ جَاء زَيْدُ , and it is sometimes in the place of قَدْ , as in His g. i. saying, هَلْ أَتَى .

وعند سيبويد أن هَلْ بمعنَى قَدْ إِلَّا انَّهم (Muf. مما) تركوا الالفَ قبلها لانها لا تقع إِلَّا في الاستفهام وقد جاء دخولُها عليها في قوله [بسيط]

"And az-Zamaḥšarī went too far when he maintained that it (عَلْ) always has the meaning of عُلْ, and that the interrogation is derived merely from the inherent in it. And he cites Sībawaihi in the Mufasşal, saying: (here

follows the Mufassal § on quoted just above). And if it were as he falsely asserts, it would, like  $\mathring{\mathcal{L}}_{5}$ , be prefixed to the verb only.') [And that which he quotes upon the authority of Sibawaihi is authenticated in the Kitab of Sibawaihi r. A.; it is mentioned in the chapter  $\mathring{\mathcal{L}}_{5}$  conjunctive."

The chapter meant is § 278: هذا باب أمْ إذا كان but there is no mention; but there is no mention of the matter in question. Ibn Hišām doubtless has in mind § 284 or § 28, quoted just above and on p. 126—127.

"But in it (the *Kitāb*) is also that which does not agree with it (the above statement of az-Zamaḥšarī upon the authority of Sībawaihi). He (Sīb.) says in the chapter:]') مُلُّ مَا يكون عليه الكَلْمُ (§ 508) emphatically: 'As for هُلُ is for the interrogation', and he adds nothing more."

to Mug.).

r) That فعل cannot be used with an inverted verbal sentence, nor with a nominal sentence whose predicate is a verb (cf. p. 127) led to the conclusion that على cannot be separated from the verb: another fact in favor of the theory that قدل But على can be used where على cannot: in the nominal sentence whose predicate is not a verb.

<sup>2)</sup> Variant: (vid. infra, Com. Š. M. ul-'Amīr) "And I have not seen in the Kitāb of Sībawaihi that which he quotes upon his authority; except that he says in —". This reading is probably the correct one, as Ibn Hisām wrote it; but, as will be seen below, the reading adopted in the text is more true to the facts. Ibn H. did not find in Sib. any statement to justify the citation of az-Zam. as is borne out by Ibn H.'s saying later (infra p. 141): وقد مضى أن سيبويد لم يقل ذلك. But it did exist in § 284 as well as a "contradiction", only apparent of course, in § 508. Some later copyist noticing the error, corrected it, without giving the reading which he found in the original text (cf. Marginal Commentary

The Šaih Muh. ul-'Amīr says in the marginal commentary to the Mugnī, regarding the passage: رثبت

دد. . فَإِنه قال في باب عدة ما يكون etc.

عكذا في نتيخةً وفي أخرى ولَم أَر في كتاب سيبويه ما نقله عنه إنّما قال في على الله قال الدَمَامِينِي وأظنّ النتية العجيجة هي الثانية بدليل قوله في الدليل الثاني الآتي العجيجة هي الثانية بدليل قوله في الدليل الثاني الآتي (infra p. 141 the second of the three theories which Ibn Hisam thinks can be put forward by those who maintain that لكن الواقع هو النتية الأولى فإنّ سيبويه قال :(قد على الواقع هو النتية الأولى فإنّ سيبويه قال :(قد على الهمزة وتدخل على الهمزة وتدخل على الهمزة وتدخل على بقية الأدوات (136 على وإذّعاء المصنّف الخالفة يجاب عنه بأنّ قوله وهل وهي ولا وتعلى اللهمة اللهمزة اللهمزة اللهمزة الكلام معها على الاستفهام وذلك للستفهام معناه أنّ الكلام معها على الاستفهام وذلك لتقدير الألف وكإن المصنّف رأى الصواب فأصّلم النتية

"And ') az-Zamaḥšarī says in his Kaššāf: عَلْ أَتَى, that is: قَلْ أَتَى) in the sense of both the taķrīr (confirmation or "moving-to-confession") and the taķrīb (giving to the perfect form the present perfect force); i. e.: 'There came upon Man previous to a period of time close at hand,

هنا وغفل عبا بأتي.

<sup>1)</sup> See p. 132 supra.

a portion of the long extended time (i. e. Time and Eternity respectively?) in which he was not a thing remembered, nay, but rather a thing forgotten, a drop in the loins; and what is meant by الانسان is the genus, as is evidenced by (the quotation): إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنْسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ (76, 2).' And others beside him (i. e. az-Zam.) explain it as simply. And they do not give عَدُ the sense of the takrib, but rather the sense of the tahkik (verification). And some of them say that its meaning is the تَوْقَع (expectation) just as if it were said to persons who expected (to hear related) the account of what came upon mankind. And he (الانسان) is Adam 'a. s. ws. And the حين is the period of time when he was clay. And in the Tashil of Ibn Mālik (is the statement) that it is prescribed that de is a synonym of قد when is prefixed to it. He means (an instance) like (that) in the verse (of poetry, quoted: .... سائل). The meaning of it is that it (سائل) is not given this sense when it (1) is not prefixed to it; nay, but (the truth is) that it sometimes occurs in this sense, as in the (Kur'an) verse and sometimes not. And some have reversed what az-Zamahšarī said, and asserted that de does not occur in the sense of if fundamentally, and this is the correct view in my (ibn Hišām's) estimation."

Here Ibn Hišām reaches the truth in regard to this long discussion.

"Only one of three things can be held by him who maintains that (i. e.: that  $\omega = \omega$ ): First, the exegesis of Ibn 'Abbās r. A. 'a.; and perhaps he only meant that the interrogation in the (Kur'ān) verse is used for the tak- $r\bar{t}r$ , and (that) it is not a true question. And a number

of commentators have explained (the passage) in this way: and some of them say that as is here used for the confirmatory question; and he who is thereby made to confess (the fact confirmed by the question) is he who rejects the Resurrection. And he knew that they would say: 'Yea, there elapsed a long period of time in which there was no man (in existence).' Then it is said to them: 'Then He who created Man after a time when he did not exist — how is he prevented from quickening them after their death?' And that is the meaning of His t. saying وَلَقَدُ عَلِيْتُمُ ٱلنَّشَّاةَ ٱلْأُولَى فَلَوْلَا تَذَكَّرُونَ (56, 62), i. e.: 'So come be warned; for ye know that He who called into being a thing after it had not been, is able again to reproduce it after its annihilation.' And another says the like of that; except that be explains the حير as the period of formation in the womb; and he says that the meaning is: 'Did there not come upon mankind a period of time when they were drops (of semen), then clotted blood, then lumps of flesh, until they became a thing remembered?' And az-Zaǧǧāǧ says the same except that he makes الانسان to be Adam 'a. ş. ws.; and he says that the meaning is: 'Did there not come upon the Man a period of time in which he was dust and clay, until the breath of life was breathed into him?' And some say is not used for the confirmatory question, and that that is one of the peculiarities of f exclusively, and that it is not as he (az-Z.) says."

But it is evident that do, far more than I, is used for the rhetorical question (confirmatory quest.). Indeed in the majority of instances of its occurrence in the Kuran it is used for emphatic affirmation or negation.

"And a number of grammarians mention that used in place of إِنَّ for the sake of emphasis and verification; and they make to be of this (meaning, the Kur'ān-verse) هَلْ فِي ذَلِكَ تَسَمُّ لِذِي خِرْ (89, 4); and they give it the force of an answer to the oath, and this is absurd."

The marginal commentator explains that the "answer" to the oath is suppressed, and would be if expressed: إِنَّا قَادِرْنَ لِعَدَّابِهِمْ, as is shown by the following Kur'an-verse: إِنَّا قَادِرُنَ لِعَدَّا (89,5). أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكُ بِعَادِ is used to emphasize the question, which is designed to restrain "persons of understanding" from that course of life which will call down upon them the fate of the people of 'Ad. But as 'Ad is not mentioned till the next verse, the clause cannot have the force of this "answer". It is the awful fate of 'Ad and not the oath by the dawn and the ten nights etc. that is to appeal to the man of understanding.

"And the second proof is the saying of Sibawaihi, who had personal intercourse with the Arabs and understood their ways; and it has already been stated that Sibawaihi did not say that (i. e.: that على الله على بقرة, cf. p. 137 supra). And the third is the prefixing of to it in the

verse (of poetry . . . سَاصِّل). And a particle is not prefixed to another of like meaning."1)

This latter statement is untrue, as nothing is more natural in Semitic languages than the heaping up of particles; cf. especially modern Arabic forms. Ibn Hišām admits this, just below.

"And it is my opinion, following as-Sīrāfī, that the sound tradition is أَمُ عَلَى . And الله : it is the disjunctive in the sense of بَلُ ; and (the third proof; the verse . . . سَائِل is thus) not a proof. And assuming the soundness of that tradition, the verse is an exception. And it is possible to derive it from the combining of two particles with a single meaning, for emphasis; like the saying: رَكُ لُلُنَا بِهِمْ . "أَبَدُا ذَوْاءَ"

But like French jamais gets its force originally from an accompanying negative so that there is no redundance in the verse.

"— indeed, what is in that verse is easier because the two expressions are different, and because one of the two is composed of two letters; and that is like the saying:

<sup>1) &</sup>quot;Al-Lait says . . . that the saying of Zuhair الْعَلَىٰ الْنَت arises from a necessity (of the meter) because معلى is a particle of interrogation and so is the , and one does not ask a question with two particles of interrogation." (Lis.)

This is all that is given in Mugni.

As far as the lexicons are concerned, we have only to notice the  $Sih\bar{a}h$ , the  $K\bar{a}m\bar{a}s$ , and the  $Lis\bar{a}n$   $al^{-}Arab$ . The  $I\bar{a}g$   $al^{-}Ar\bar{a}s$ , is in this care, as it always is, a secondary source: taking the  $K\bar{a}m\bar{a}s$  for its basis and adding a running commentary, derived mostly from the  $Lis\bar{a}n$ , but partly also from the  $Sih\bar{a}h$ , from which it occasionally draws directly. The substance of what is to be found in these works, in so far as it has not been given in the foregoing notes, and is not a mere repetition or paraphrase of what has already been said, follows here.

"It (عَلْ) is used in the sense of recompense (عَلْ) and in the sense of denial (عُدُن) and in the sense of command (أَمْر); Al-Farra' says: 'I heard an Arab say عَلْ أَنْتَ in the sense of اَسْكُنْ.' Ibn Sīdah says that all this is the saying of Ta'lab and his tradition (Kāmūs + Lis. > Tag adds: "I say that al-Kisa'i says: 'And of the imperative is the saying of Him :.: فَهَلْ أَتْنُمْ مُنْتَهُونَ (5, 93) i. e.: "Make an end of . . .!"". "And al-'Azharī says that al-Farra' says that al is sometimes a denial and (sometimes) a declaration (خَبَر); and the saying of Allah 'a.  $w \check{g}$  من الدهر و الأنسان حيث من الدهر - و الأنسان حيث من الدهر و الأنسان حيث و الأنسان حيث من الدهر و الأنسان حيث و الأنسان و he says that its meaning is قد أتى على الانسان: its meaning is the declaration; and the denial ( is that you say وَهَلْ أَحَدُّ يَقْدُرُ عِلَى مِثْلِ هَذَا , and that of the declaration is your saying to someone غَثْنُكَ هَلْ أَعْطَيْنُكَ ,هَلْ وَعَظْنُكَ هَلْ أَعْطَيْنُك you cause him to confess that you have warned him and given him (something). Al-Farra' says that al-Kisa'i says is used interrogatively, and that this is its primary use. And it is used as a denial (اللهُ عَلْ اللهُ عَلْ اللهُ عَلْ اللهُ عَلْ اللهُ عَلْ اللهُ عَلَى اللهُ ال

It is superfluous to cite the many other authorities for ما عمل and قد عمل and their illustrations; nor is it necessary here to go into the discussion of حَيَّهَلَ ,هَيْهَاوُهُ ,حَيَّهَلَكْ ,هَلَّمَ ,هَلَّا ,هَالِ ,هَلَا ,حَيَّهَلَنْ ,حَيَّهَلَا ,حَيَّهَلْ جَيْهَكُ , etc., as it is given in the Lisan and elsewhere, in connection with that of ... They are all of them exclamatory words which have come to have certain restricted meanings. They introduce exclamatory phrases whose chief characteristic is a coloring of strong emotion: Enthusiasm. Impatience, Anger and the like. These are in a quite mechanical way equated with certain verbal expressions. whose very variety shows how differently they may be understood according to the circumstances of their utterance. In the present inquiry they are important only because they show clearly the true character of the class of words to which do belongs.

Another use of which has caused difficulty is the following:

<sup>1)</sup> Cf. p. 134.

"And Abu d-Dukaiš (Rukais in Kāmās) made which is for the interrogation, a noun, and he made it declinable, and he prefixed to it the أَلَّ (article). And that (is the instance in which) al-Halil said to him: هَلْ لَكَ فِي زُبْدِ وَتَبْرِ وَأَرْحَالُا (Lis.)."

There are several other traditions regarding this reply of Abu d-Dukaiš to al-Ḥalīl. One is from Ibn Barrī through Ibn Ḥamzah who has it from others that al-Ḥalīl said to Abu d-Dukaiš or to someone else على الله عنه عنه عنه عنه عنه عنه وراث عنه والله عنه والله عنه الله عنه عنه والله والله

These all go back to the usage of a single person upon a single occasion, and the extraordinary character of the construction is evident. One might translate: "Do you want butter and dates!?" "Yes — with the strongest of 'dos'! so hurry up with it!" This picking up of the forceful and characteristic word of the question is a natural construction, perfectly possible in English; but it belongs to that part of language which lies on the border-land of orderly syntax. Abu d-Dukaiš feels that the whole force of the exclamatory question lies in is just as it lies for us, somewhat similarly, in the word "do". In English we make "do" a noun without further inconvenience because the noun is not distinguished by any particular ending; but in Arabic it gives the grammarians a great deal of Zeitschr. f. Assyriologic, XXI.

trouble, in their mechanical way of thinking, for it must be explained how على can double the second radical and take the article, and be fully inflected. It is quite likely that Abu d-Dukaiš said أَشُدُّ ٱلْهَلُ الْهَلُ الله with an extension of the sound of the final  $\ell$ . It is only the grammarian who finds difficulty with such an expression as this, and similar liberties like the German: "Ich will dir 'was wassen!" As an example of the way in which a particle becomes a noun, taking tešdīd (وَنُوّى وثُقِلًا وَإِنَّ لَوْاً عَنَاء : [خفيف]: إِنَّ لَيْتًا وَإِنَّ لَوَّا عَنَاء :

This use of عَلَّ has been imitated by late writers: "Abū Nuwās heard it and imitated it, saying to al-Faḍl ibn ar-Rabī' [رجز] جَفَرْ ﴿ فِمَنْ إِذَا غِبْتَ حَضَرْ :[رجز] (and another tradition is) عَلْ لَكَ وَٱلْهَلُّ خِيَرْ ﴿ فِي مَاجِدٍ (Air.)." "Šabīb ibn 'Amr aṭ-Ṭā'ī said أَنْ تَدْخُلَ فِي جَهَنَّمِ ﴿ قُلْتُ لَهَا لَا وَٱلْجَلِيلِ ٱلْأَعْظَمِ ﴿ مَا لِيَ أَنْ تَدْخُلَ فِي جَهَنَّمِ ﴿ قُلْتُ لَهَا لَا وَٱلْجَلِيلِ ٱلْأَعْظَمِ ﴿ مَا لِيَ الْتَعَلَّمُ لِلَهُ وَلَا تَكَلَّمُ اللّهُ وَلَا تَكَلَّمُ لَلّهُ وَلَا تَكَلَّمُ اللّهُ وَلَا تَكَلّمُ اللّهُ وَلَا تَكُلّمُ اللّهُ وَلَا تُعَلّمُ اللّهُ وَلَا تَكَلّمُ اللّهُ وَلَا تَكَلّمُ اللّهُ وَلَا تَكُلّمُ اللّهُ وَلَا تَكُلّمُ وَلَا تَكُلّمُ وَلَا تَكُلّمُ وَلَا تَكُلّمُ اللّهُ وَلَا تَكُلّمُ اللّهُ وَلَا تَكُلّمُ اللّهُ وَلَا تُعَلّمُ اللّهُ وَلَا تَكُلّمُ اللّهُ وَلَا تَكُلّمُ اللّهُ وَلَا تَكُلّمُ اللّهُ اللّهُ وَلَا تَكُلّمُ اللّهُ وَلَا تَكُلّمُ اللّهُ وَلَا تَكُلّمُ اللّهُ وَلَا تَكُلّمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا تَكُلّمُ اللّهُ اللّهُ وَلَا تَكُلّمُ اللّهُ اللّهُ وَلَا تَكُلّمُ اللّهُ اللّهُ وَلَا تُعَلّمُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

The Lisān continues: "Al-'Azharī, ibn as-Sikkīt: when someone says لِي فِيهِ , you say هِل لِك فِي كَذَا وَكَذَا عِلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى إِنَّ لِي فِيهِ مَلَّا عِلَى إِنَّ لِي فِيهِ مَلَّا لِي فِيهِ مَلَّا عِلَى فِيهِ مَلَّا لِي فِيهِ مَلَّا عِلَى فِيهِ مَلَّا لِي فِيهِ مَلَّا عِلَى فِيهِ مَلَّا لِي فِيهِ مَلَّا عَلَى فِيهِ مَلَّا عَلَى فِيهِ مَلَّا عَلَى فِيهِ مَلَّا عَلَى فِيهِ مَا إِنَّ لِي فِيهِ مَلَّا عَلَى فِيهِ مَا إِنَّ لِي فِيهِ مَلَّا عَلَى فِيهِ مَا إِنَّ لِي فِيهِ مَا إِنَّ لِي فِيهِ مَا لِلهُ فِيهِ مَا لِي فِيهِ مَا لِي فِيهِ مَا لِي فِيهِ مَا إِنَّ لِي فِيهِ مَا لَي فِيهِ مَا لِي فِيهِ مِنْ إِنْ لِي فِيهِ مِنْ لِي فِيهِ مِنْ إِنْ لِي فِيهِ مِنْ إِنْ لِي فِيهِ مِنْ إِنْ لِي فِيهِ مِنْ لِي فِيهِ مِنْ لِي فِيهِ مِنْ إِنْ لِي فِيهِ مِنْ إِنْ لِي فِيهِ مِنْ لِي فِيهِ مِنْ لِي فِيهِ مِنْ لِي فِيهِ مِنْ لِي مِنْ لِي فِيهِ مِنْ لِي فِيهِ مِنْ لِي فِيهِ مِنْ لِي فِيهِ مِنْ لِي مِنْ لِي فِيهِ مِنْ لِي مِنْ لِي فِيهِ مِنْ لِي فِيهِ مِنْ لِي مِنْ لِي فِيهِ مِنْ لِي مِنْ لِي فِيهِ مِنْ لِي فِيهِ مِنْ لِي مِنْ لِي فِيهِ مِنْ لِي مِنِ

The Kām. gives الله as a dialectic variant of على. The Lisān says: Ibn Ğinnī says: "We have cited upon the authority of Kuṭrub, who had it from Abū 'Ubaidah that one says النَّفَعَلْتُ meaning عَلْ فَعَلْتَ.

## II. The usage of the Kur'ān.

It is a fact of general grammar that exclamatory elements are closely connected with the interrogatives (cf. Wundt, Völkerpsychologie 1. Band, 2. Teil, Ss. 254—263).

Clauses are of three kinds, according to their psychological background. These are 1. The Interjectional. 2. The Declarative, 3. The Interrogative. The first is most primitive and always retains its primitive character, even in a highly developed language. It is the expression of emotion merely; and it may be divided on that basis into two classes: a) Feeling, b) Desiring. The former is an expression of the condition of mind of the speaker; the latter expresses a condition of mind plus a process of will. E. g.: "What a glorious day!"; but "Away with him!" The structure of the former is very simple, and we find difficulty in assigning its elements to the categories of more highly developed grammar. The latter is likewise very simple, but inasmuch as it contains an act of the will it demands a verb (away with = take away) or its equivalent. The declarative has to do with the description or relation of the objective and actual. The interrogative stands midway between the two: it is connected on the one hand with the declarative, since it seeks a declaration concerning something, and is related on the other hand to the interjectional in that it seeks the declaration: i. e.: contains an emotional element of desire. It is like the declarative in the fact that it possesses a rather definite structure: subject predicate etc.; and like the interjectional of desire, in that its form is disturbed by the emotion accompanying the utterance, is modified from the normal type of the declarative, and comes to resemble the interjectional. As stated above (p. 124-5) this modification consists in either: 1. A peculiar intonation of voice, 2. A disturbance of the word order, or 3. The addition of a special interrogative element. All three devices

spring from heightened emotion; and the third, which is the interrogative particle may be presumed to be interjectional in character, and to be drawn from the same stock of phonetic elements as the interjections.1) We are dealing here, of course, with "questions of doubt", not with "questions of fact", which latter are characterized by the interrogative pronouns. It is also to be noted that the interrogative very often contains an interjection. A large class of expressions lie on the border-land between the two. In English, as in Arabic, the expression هَلْ أَنْتَ سَاكِتُ (cf. p. 143) = نُسْكُتْ; "Will you be quiet?!" = "Be quiet!". Even the ordinary question "Are you going to tell me?" is felt in certain cases to be so strongly colored with the imperative that it is softened to: "You are going to tell me then?"

If this thesis is applied to the Kur'an passages in which J occurs it is found to hold at every point. Not only is the particle of interjectional origin, but it still retains so much of its original character that it is used preponderatingly at least — perhaps exclusively — to introduce exclamatory and emotional utterances: not pure questions but rhetorical questions. It is used with groups of words having a very simple structure, because exclamatory, uttered under the stress of some emotion, and seeking primarily neither to ask nor to impart information. From this standpoint it is easy to see how it came about that the grammarians assigned



I) Cf. p. 144. A great deal might be said in regard to the prevalence of hā alone and with l in the Semitic languages, as an interjectional element. Professor Enno Littmann calls my attention to an instance of the use of o in an interrogative sentence in his Arab. Bed.-Erzähl. I, 28, 7:

so many divergent and even contradictory meanings and uses to the particle. It is not in itself the equivalent of عَدْ, nor of when used with بِ or بِ nor can it be said of itself to introduce a "num" or "nonne" sentence by virtue of any inherent affirmative or negative force. The عُلْ clause, as a rhetorical question, stands balanced between the two possibilities, and is inclined to the one side or the other by some exterior force: by the context, by the tone of voice, by gesture, or by some particle (e. g. إلّا or ب which reminds one of a familiar construction; when these factors are weak, or absent, it becomes difficult or even impossible to determine what its force is in the given instance: hence the great uncertainty regarding the de passages in the Kur'an. The true method of interpretation is to start with the fact that all do clauses are rhetorical questions, and to weigh in each instance the attendant circumstances; and where these are sufficiently clear, to conclude with a fair degree of probability, whether the sentence is negative or affirmative. E.g. Sūrah / where يَوْمَ نَقُولُ لِجِهَانَمَ هَلِ آمْتَكَأْتِ وَتَقُولُ هَلْ مِنْ مَزِيدٍ 50, 29 we should interpret 1): "Is it possible that you are not full!" and "Is it possible that there are any more coming!" i. e.: first nonne, then num. The jerky style of the Kur'an makes it particularly difficult to fasten upon the train of thought that joins the often almost spasmodic utterances. What follows is merely an experimental classification of all the up passages of the Kur'an, upon the basis of the emotional background in each case. such a classification, depending entirely upon the feeling of the reader, must be strongly subjective, goes without

<sup>1)</sup> So Lisan 14, 111, 1, 20 ff.

saying. Many instances might be classified in several ways. Some instances are so hard to determine that one would rather refrain from any opinion in the matter; but the complete list is submitted as it is, and with apologies for what cannot be bettered.

```
List of Kur'an Passages.')
```

Uneasiness: 9, 128: num
Anxiety: 40, 11: nonne

Despair: 26, 203; 42, 43: nonne

Anger: 3, 148: num; 47, 24: nonne.

Scorn: 6, 50; 6, 149; 7, 42: nonne; 10, 35; 10, 36;

10, 53; 11, 26; 13, 17 (bis); 14, 24; 19, 66; 19, 98; 21, 3; 22, 15; 26, 72; 26, 93; 30, 39;

39, 12; 39, 30; 39, 39; 39, 39; 40, 50; 50, 35;

67, 3; 69, 8: num

Reproof: 2, 247: nonne; 5, 64; 54, 15; 54, 22; 54, 32;

54, 40; 54, 51: num

T1- ---

Threat: 2, 206; 5, 65; 6, 47; 6, 159; 7, 51 (bis); 7, 145;

10, 102; 16, 35; 27, 92: num; 34, 16: nonne; 34, 32; 35, 41; 43, 66; 46, 35; 47, 20: num

Command: 5, 93; 11, 17; 21, 80; 21, 108; 26, 38; 37, 52:

nonne (آمر)

Invitation: 18, 93; 20, 41; 20, 118; 28, 11; 34, 7; 61, 10;

79, 18: nonne

Petition: 5, 112; 18, 65: nonne

Declaration: 9, 52: nonne; 12, 64: num; 12, 89: nonne;

16, 37; 16, 77; 16, 78; 17, 95: num; 18, 103; 20, 8; 26, 221: nonne; 30, 27; 35, 3: num; 38, 20; 50, 29: nonne; 50, 29: num; 51, 24: nonne; 55, 60: num; 76, 1; 79, 15: nonne; 83, 36:

num; 85, 17; 88, 1; 89, 4: nonne.

I) The تَوَقّع (p. 139) can find no place here as it represents the mood of the listener, not of the speaker. The تنبيع occurs under several of these heads.

## Syrische Inschriften.

Von Th. Nöldeke.

In einem stattlichen Hefte<sup>1</sup>) reicht uns der um die Wissenschaft hochverdiente Generalkonsul Pognon eine neue willkommene Gabe. Die wichtigste der hier gegebenen Inschriften ist vielleicht die grosse Keilschrift-Urkunde des letzten babylonischen Königs aus der Gegend von Harran; über sie wissenschaftlich zu urteilen, bin ich leider nicht im Stande. Alle übrigen Inschriften sind syrische. Von ihnen erregt gleich die erste (nr. 2) besonderes Interesse. Es sind die vom Tišrī I 385 (Sel. = Herbst 73 n. Chr.) datierten Worte des 90 jährigen מיננ מפום בין דרנהו מינו für den ihm und seinen Kindern bestimmten mächtigen Grabturm bei Serrin (unweit des linken Euphratufers, gegenüber Qal'at-anneğm).2) Schon der hier zweimal vorkommende Name محدد scheint auf edessinische Herkunft des Mannes hinzuweisen, und dazu kommt die Verbindung mit dem seltenen Namen שרדו; vgl. die altedessenische Bilinguis SACHAU's, ZDMG 36, 145

<sup>1)</sup> Inscriptions sémitiques de la Syrie, de la Mésopotamie et de la région de Mossoul par H. Pognon. Première partie. Paris (Lecoffre) 1907 (S. I und II, 1—100; Tab. I—IV; XII—XXV. Gross-Quart).

<sup>2)</sup> Serrin ist auf Kiepert's Karte von Hausknecht's Routen im Orient verzeichnet.

<sup>3)</sup> אירדו Σαρεδου ist etwa als "الشَرِيك anzusetzen; vgl. الشَرِيك = Σαρειδος Zeitschr. d. D. Pal. Ver. 20, 159.

Auch die Schrift weist nach Edessa; sie ist ein altes Estrangelo ungefähr wie das der andern vorchristlichen Monumente aus der Gegend jener Stadt, mit noch wenig Verbindung der einzelnen Buchstaben. Die Schrift ist ziemlich verschieden von der palmyrenischen und lange nicht so zierlich wie diese in den besseren Exemplaren, auch viel weniger schön als das Estrangelo der ältesten erhaltenen syrischen Handschriften. Was die Sprache betrifft, so ist gleich das erste Wort un dieser rein syrisch. Desto mehr befremden die Imperfektformen mit j, statt mit dem zu erwartenden n: بمرسه ›ehrt، منوماته ›segnen ihn«, Jone »wird«, Je (እርነለ።) »kommt«, المحد »verdirbt«, werfen ، منطحه »werden gefunden «. Ich halte es für sehr wahrscheinlich, dass der Verfasser der Inschrift sich hier dem Gebrauch der bei den Westaramäern herrschenden Schriftsprache anbequemt hat. Denn dass das syrische n als Präfix des Imperfekts nicht etwa eine ganz junge Erscheinung ist, sehen wir aus seiner weiten Verbreitung im Osten. 1) Und so haben denn die einzigen Formen dieser Art, die wir auf unsern alten Inschriften sonst noch finden, nämlich יוב יאבע bewegt und יום wird verflucht« in nr. 44, auch das regelmässige edessenische n. - Merkwürdig ist noch das von Pognon richtig gedeutete ه بعظ Gebeine = jüd. אָמַרָּאָ,²) vgl. عُظْم بِرِيْם **೧೯೯**۰. im Syrischen die ursprünglichen y, wo nicht ein andres y oder ein ⊓ störend eingreift, völlig gewahrt werden, so

<sup>1)</sup> Auch im Talmud kommt n neben dem üblicheren l vor, wie umgekehrt im Mandäischen l neben dem weit häufigeren n.

ist hier das Eindringen einer Form aus einem andern Dialekt anzunehmen. Aber dies NDO war wirklich im Edessenischen recipiert, denn es kommt auch in der Inschrift nr. 49 ganz aus der Nähe von Edessa vor. — Das von Pognon ebenfalls erkannte (as auf manchen nabatäischen Inschriften zu lesen ist, scheint den späteren Syrern verloren gegangen zu sein. 1)

Nr. 3 und 4 lauten bloss אוֹם בּבּ אוֹס (Beischriften zu Bildwerken). Die sinaitischen Inschriften haben für פולל noch, wie man erwartet, ואלו Die Edessener haben hier also die arabische Flexionsendung aufgegeben, wie sich im Palmyrenischen neben מענו auch schon מענו findet.

In nr. 5 finden wir einen dieser beiden אוֹם מוֹליִי, seinen Sohn, der auch אוֹם hiess, als יְבְיִּי, seinen Sohn, der auch אוֹם hiess, als יְבִיי, seinen Sohn, der auch אוֹם hiess, als יְבִיי, seinen Sohn, der auch אוֹם hiess, als יְבִיי, seinen Sohn, der auch אוֹם אוֹם (oder יְבִיי, seinen Sohn, der auch אוֹם (oder römische oder unter römischem, resp. osrhoenischem Einfluss stehende Teil der mesopotamischen Wüste bezeichnet, z. B. Ps.-Josua Stylites (Wright) 33, 6; Land, Anecd. 3, 203, 10; Curreton, Spicil. 19, 6, mit אוֹם בּיִּילוּ בּיִּילוּ בּיִּילוּ בּיִּלוּ בּיִּלוּ בּיִּלוּ בּיִּלוּ בּיִּלוּ בּיִּלוּ בּיִּלוּ בּיִּלוּ בּיִּלוּ בּיִלוּ בּיִלוּ בּיִלוּ בּיִלוּ בּיִלוּ בּיִלוּ בּיִלוּ בּיִּלוּ בּיִלוּ בּילוּ בּיִלוּ בּיִּלוּ בּיִלוּ בּיִלוּ בּיִלוּ בּיִלוּ בּיִלוּ בּילוּ ב

<sup>1)</sup> Ueber das Wort vgl. meine Bemerkungen in EUTING's Nabatäische Inschriften S. 27. Eine lautliche Umformung von gabr ist es sicher nicht.

<sup>2)</sup> Es ist in den Sinai-Inschriften der allerhäufigste Name. Der Frauenname auf der Inschrift 16, 1 von Hegr (Euting) ist אולוו zu lesen, nicht Ovaelos (פולע) Waddington 2496 ist zu unterscheiden von Ovalov (Gen.) Wetzstein 16 und 38(?), das \* • • • sein wird.

<sup>3)</sup> Der Name erhielt sich dann später als Bezeichnung einer kirchlichen Provinz.

<sup>4)</sup> Mit Recht verbesseit Pognon so die Singularform.

oft erwähnten Bezirk عدم المعالفة enthalten, versteht sich von selbst. Die Oertlichkeit, der der jüngere Wäll vorstand, ist vielleicht das oft genannte mesopotamische مناه المعالفة ا

Diese Inschrift hat viel Aehnlichkeit mit der des Nimrod-Thrones« in Edessa, von der wir durch Burkitt endlich eine genaue Abbildung haben (Proc. of Soc. of Bibl. Arch. May 1906, 151). Da weiht שבים (so, nicht בספון 'Aphórie (so ist die öfter vorkommende Vokativform מבים, der Königin فين , eine gewaltige Säule und eine Statue. Ihr Vater عند trägt wieder einen persischen Titel عند .

Die Inschrift nr. 36 ist datiert von 513 (Sel. = 201/2 n. Chr.). שבים פין מפועם errichtete damals das Grabmal für sich und die Seinen; zu ihnen gehörten sein Sohn מבועם (nr. 37) und seine Tochter (חד. 38). Hier steht also der griechische Name Σέλευνος neben einem arabischen. אוֹם hat der Qāmūs als Mannsname, aber wir kennen ja רְחַב הַוּוֹנְה Vgl. noch im AT רְחַב הַוּוֹנְה Die Schreibung חברוב הווים לבאבון und באבון tür באבון bietet das bis jetzt einzige Beispiel der historischen Schreibung des te im Edessenischen, wo die Aussprache sicher längst m geworden war. Im



ו) Die auffallende Wiedergabe des z durch → in diesem Namen auch in סילוקום Das reguläre ווילוקום dem jüdischen Namen סילוקום nr. 43.

Palmyrenischen schwankt da bekanntlich die Schreibung: schon סגין neben מגין neben שטרא u. s. w.

Nr. 44 ist = Sachau's nr. 8 (ZDMG 36, 164), aber Pognon's Zeichnung hat einige Verbesserungen. Namentlich steht bei ihm, der gewöhnlichen Ausdrucksweise entsprechend, שבי ישי > wer da bewegt statt wie bei Sachau ohne ?.

Ungewöhnlich interessant deucht mir nr. 48. Da in dieser entschieden religiös gefärbten Grabschrift kein eigentlich christlicher Ausdruck vorkommt, so kann ich sie nicht für christlich halten. Sie mag, woran Pognon denkt, einer alten gnostischen Secte angehören oder einer heidnischen Mysteriengenossenschaft. Himmlische Mächte, scheint es, haben den Ruhenden zu sich gerufen; nun sieht er alles المارة والمارة المارة والمارة und Nähe, Verborgenheit und Klarheit2)«. Ich habe hier durch angezeigt, wie ich die Formen fasse; das Abstrakt verlangt weitere Abstrakta nach sich. Die Regel, dass auch das kurze u durch o ausgedrückt werden muss, gilt hier noch nicht, wie ja auch lin. 16 سمصلي für سمصلي und in nr. 2 خصدا Leben د für حصدا steht und sogar in dem alten sinaitischen Evangeliencodex noch manches o dieser Art fehlt.3) Auch die Schreibart حدمو منوم für das später gebräuchliche مِزْأُوب مِنْوُد oder gar مِنْوُل ist nicht



<sup>1)</sup> In einem Verzeichnis von Namen, die LITTMANN auf griechischorientalischen Inschriften gefunden und mir freundlichst mitgeteilt hat, kommt Mayδαλος als Mannsname vor.

<sup>2)</sup> Eigentlich »(Sonnen-)Aufgang«.

<sup>3)</sup> Gerade معمد findet sich da Matth. 18, 23. — »Tieses« »Fernes« u. s. w. wäre durch den Pl. sem. المعمد u. s. w. ausgedrückt.

sehr auffallend. Der Bestattete heisst عن محص عن محصد كوْكَبُ ist nach dem Qāmūs ein Frauenname; es ist sehr wohl denkbar, dass hier in einer religiösen Inschrift, wie bei den Mandäern und sonst, nicht der Vater, sondern die Mutter genannt wird. مَلْمَانُ ist سَلْمَانُ Σαλμανου (Gen.) Waddington 2005; Burton and Drake 101; oder בועם Σαλαμανης Waddington 2237 und sonst, Σελαμανους (sic, Gen.) Pal. Explor. Fund 1896, 225 = Oppenheim-Lucas nr. 1. - In dem ersten Wort ille beruht das doppelte i auf Nachlässigkeit des Steinmetzen; hier kann nur das übliche الم dies (ist) gemeint sein. Dass es für المقالة amoena (est) stehe, ist undenkbar, da das männliche صده عديا das adjektivische Prädikat nur in der männlichen Form des stat. abs. haben könnte: مُلِّم Gegen die Mitte hin ist die Inschrift leider arg zerstört, so dass der Sinn da ganz unklar bleibt. Jedenfalls ist es sehr bedenklich, in هما (هما) die alte Form אַנְחָה »du« zu sehn; die Beibehaltung des auslautenden Vokals wäre ebenso auffallend wie dessen Ausdruck durch h, der dem Edessenischen ganz fremd geworden ist. Freilich könnte hier aber zur Not doch wieder eine hieratische Altertümlichkeit angenommen werden.

Schon aus dem, was ich mitgeteilt habe, ergibt sich, dass die Namen der alten Edessener ziemlich heterogen waren ähnlich wie die der Palmyrener und andrer Bewohner Syriens. Die arabischen Namen gerade vornehmer Leute werden aus einer Ueberflutung zur Zeit des Verfalls des Seleucidenreichs durch Beduinen herrühren, wie solche wieder beim Verfall des Chalifats in Syrien und Mesopotamien kleine Staaten gründeten. Arabische Namen erhielten sich dann bei den Nachkommen dieser Araber, auch nachdem sie sich aramaisiert hatten, und wurden sogar von den Aramäern angenommen, wie sich viele Romanen mit fränkischen, longobardischen oder gotischen Namen benannten. Aber wir finden in Edessa doch auch

manche aramäische Namen. Interessant sind davon einige mit בן gebildete. Da in בי צבן nr. 39. 47 (אחד , כר עחה , כר עחה in Palmyra: Bapains Waddington 2703. Barates auf der Bilinguis von South Shields) und عن معمد SACHAU nr. 6 (ZDMG 36, 162); CURETON, Anc. doc. 40; im palmyr. בר נבו und in Baolaas Waddington 2703 (auf derselben Inschrift wie Baραθης), Baρελαας (wie wohl für Baρεαλας Fourn. as. 1806, 2, 328 zu lesen) = \*מלהה das zweite Glied überall eine Gottheit ist, so möchte ich auch عند nr. 7. 10 Sohn des Lichts« und selbst عن محصل Sohn des Hundes« (Anubis?) nr. 6-8 (Addai 17 f.)1) so auffassen. Eine leidliche موحد nr. 44 habe ich aber nicht. Mit عدما Journ. as. 1906, 1, 285 hat der Name kaum etwas zu tun: das wird سُوم Ibn Doraid, *Istiqāq* 221 sein. Ein neuer Name ist عصيا nr. 49; es bedeutet » Knabe« (ursprünglich Ausdruck der elterlichen Freude darüber, dass das neugeborne Kind männlichen Geschlechts ist) wie الوليد; s. meine Beitr. z. semit. Sprachwiss, 92 Anm. 1. Römischgriechisch ist Διοήλιος nr. 7, persisch Διω nr. 8. 12 wie Cureton, Anc. doc. 42, 18, s. Justi, Iran. Namenbuch 236. Einige Namen entziehen sich noch der Feststel-

Nr. 40—3 sind kurze jüdische Grabschriften. Wir wissen ja, dass in Edessa zahlreiche Juden wohnten. Nr. 40 f. haben wir eine griechisch-syrische Bilinguis. Die aramäische Sprache dieser edessenischen Juden unterscheidet sich, soweit sich erkennen lässt, nicht von der der Christen; die Inschriften

lung, zumal solche, deren Lesung nicht sicher. Die leidige Gleichheit der Zeichen für d und r stört auch hier be-

sonders.

<sup>1)</sup> Zusammenhängend mit der harränischen Gottheit منه ومحققه والله الكلب bei Jac. Sarug. ZDMG 30, 110 v. 54? Man denke sich heutzutage einen Menschen, der ابن الكلب oder ولد الكلب hiesse!

<sup>2)</sup> Ganz sicher ist die Lesung nicht. Recht undeutlich ist der Name vorher.

beginnen mit בית עלמא nr. 42 gegenüber בית עלמא nr. 40 mag die auch in Edessa schon damals populäre Aussprache des Wortes wiedergeben. Die Schrift ist aber jüdische Quadratschrift. In der schlecht geschriebenen nr. 40 ist das Meiste leider unsicher. Wie מצעת (so lese ich lieber als מצעה) mit dem Folgenden zu verbinden, weiss ich nicht. An dem stark beschädigten Schluss der Inschrift nr. 43 ist dem griechischen Γορ... und Ιουδέων entsprechend doch wohl גרין (= גוריון; bei Josephus  $\Gamma \omega$ -סוֹשׁי und יהוראי zu lesen. Der zuerst Genannte heisst סילוקוס, sein Vater אוט אול $\zeta \dot{a}(\tau)\eta \varsigma$ ; also neben dem griechischen Königsnamen ein persischer, durch die adiabenische Dynastie den Juden bekannt gewordener. Die groben Fehler des griechischen Textes, die wir mit Pognon dem unwissenden Steinmetzen zurechnen müssen, befremden mich weniger als das korrekt mit beigesetztem i geschriebene stolze ἡρώιον für בית עלמא.

Die christlichen Inschriften (nr. 13-35; 48-55) sind Grabschriften von Mönchen oder beziehen sich doch auf die Verhältnisse von Klöstern. Sie sind zum Teil nachlässig und inkorrekt, ja sehr inkorrekt geschrieben. Man sieht, dass die Mönche, von denen unsre, im ganzen ziemlich korrekt, zum Teil mit peinlicher Sorgfalt geschriebenen syrischen Codices herrühren, eine Elite unter ihren Klostergenossen bildeten, deren Mehrzahl am Ende kaum schreiben konnte. Etwas erinnern allerding an die Fehler dieser Inschriften die zahlreichen im Text der Chronik, die bis vor kurzem fälschlich dem Dionysius von Telmahrē zugeschrieben wurde, und von denen wenigstens manche schon auf Rechnung des Verfassers (Josua Stylites) zu setzen sein mögen. 1) Die Schriftzüge sind meistens ziemlich ungeschickt. Freilich wird den Leuten, die vielleicht mit dem Kalem ganz hübsch schreiben konnten, das Ein-



<sup>1)</sup> Der ursprüngliche Text der von ihm aufgenommenen vortrefflichen, für uns anonymen Schrift, die wir früher dem Josua Stylites zuschrieben, war aber sicher von solchen Fehlern frei.

graben in den Stein unbequem gewesen sein. Bekommen doch schon unter der Stahlfeder die syrischen Buchstaben heutiger schriftkundiger Syrer leicht eine unerfreuliche Gestalt.

Die Namen, die auf diesen christlichen Inschriften vorkommen, bieten begreiflicherweise wenig Interesse. Merkwürdig war mir nur, dass der Mann, welcher zum Heil seiner Seele einem Kloster in Tür 'Abdin ein Stück

Acker schenkte, den rein muslimischen Namen (عُعَرُ) دَعَةُ Samuel. — Der Name במבי (אובים וובים הובים Samuel. — Der Name בובים חד. 14 ist wirklich derselbe wie בובים; jenes ist nur die Vokativform und Nane zu sprechen; s. meine Syr. Gramm. § 144. Wohl = rávos, rárvos, jüdisch ננס, גנוס, גנוס, גנוס אונים אובים וויייים אובים אובים וויייים אובים א

In nr. 13 nehme ich and entschieden als war gealtert. woran ja auch Pognon denkt. Einige Jahre, nachdem der Mann die Steinarbeit begonnen hatte, merkte er, dass sie für sein inzwischen vorgeschrittenes Alter doch recht unbequem sei. Es ist wirklich ein Unterschied, ob einer 60 oder 65 oder gar 68 Jahre alt ist! Man kann sich übrigens wohl denken, dass die Insassen des St. Georgs-Klosters mit orientalischer und mönchischer Gemächlichkeit gearbeitet haben.

Ich bin nicht ganz sicher, ob nr. 15 so alt ist, wie Pognon sie ansetzt. Das dreieckige, oben geschlossene amacht bedenklich.

Bei nr. 19 schien mir gleich die Jahreszahl 905 nach antiochenischer Aera gerechnet, die Inschrift also von 756/7, nicht von 593/4 zu sein, noch ehe ich sah, dass auch Pognon diese Aera für die gleichfalls der Gegend von Haleb angehörigen nr. 20 und 21 ansetzt. Freilich erregt mir wieder Zweifel, dass ich kein Zeugnis für den Gebrauch der antiochenischen Rechnung noch in islämischer Zeit habe.

Das Datum von nr. 31 möchte ich lieber

mit  $\dot{\omega}$ , nicht i lesen, also 1884 (Sel. = 1573 n. Chr.), nicht 1284 (= 973).

In nr. 51 ist die weibliche Konstruktion von مده يحمد ganz regelrecht, s. Land, Anecd. 2, 67, 7 f. und meine Grammatik § 142.1)

Von dem Sündenregister des Verfassers von nr. 52 können wir ما العصور (für العصور) streichen, denn das kommt auch in guten, alten Handschriften vor, und auch ما العربي für das übliche العربي würde ich selbst dann nicht für falsch erklären, wenn nicht Chabot's Synodalacten 170, 2 موادل المقال ا

In nr. 53 darf man wohl das Wort am Schluss der ersten Zeile zu dem korrekten اهما ergänzen. In l. 7 lese ich محموداً. كالمعاد wäre »Heiligender«, nicht »Geheiligter«.

<sup>1)</sup> Ich kann die dort gegebenen Beispiele noch vermehren.

<sup>2)</sup> Sachliches über τος τος κατάστρωμα s. noch bei CHABOT in der Uebersetzung der genannten Stelle S. 429, wo auf BUDGE's Thomas von Marga (*The book of governors*) I, LI und II, 431 verwiesen wird; dazu vgl. eb. II, 342 ff. und 544.

Mit Recht nimmt aber Pognon das Wort als Bezeichnung des Pilgers, der in Jerusalem (עבי ולפניש) gewesen ist. Das bedeutet auch in allen Stellen bei PSm. 3503, nicht Hierosylmitanus« im eigentlichen Sinne. In Wright's Catalog 164 b steht in einem syrischen Text vom Jahre 1305 die arabische Form במבוש. Heutzutage muqdust und ähnlich. Der kleine Kreis nach במבוש ist wohl eher als o aufzufassen denn als Interpunktion.

Meine kleinen Verbesserungsvorschläge in Bezug auf Lesung und Erklärung der Inschriften können natürlich dem Verdienste des Verfassers nicht den geringsten Eintrag tun. Sicher hätten hier nur wenige Semitisten in der ersten Entzifferung und Deutung so viel geleistet wie er. Ich selbst habe gar manchmal, wenn ich die zum Teil recht ungeschickten Charaktere nicht entziffern konnte, zu meiner Beschämung gefunden, dass Pognon eine unanfechtbare Erklärung bot. An andern Stellen musste ich seiner Auffassung schliesslich beistimmen, wenn sie mir auch anfangs zweifelhaft schien. Und z. B. auf in nr. 53 wäre ich schwerlich gekommen, wenn er nicht seine, graphisch auch zulässige, Lesung und seine richtige Deutung gegeben hätte.

Das Buch enthält noch manche sachliche: historische, topographische und namentlich ausführliche architektonische Erörterungen. Auf letztere möchte ich die Kenner besonders aufmerksam machen.

Dazu kommen vier prächtige Tafeln mit Abbildungen des Grabturms jenes »Ma'nū des Alten« (zu nr. 2), der Grotte von Soghmatar (zu nr. 3—12) und einer Stelle an der Kirche von Kafar-Zē (zu nr. 51).

Hoffentlich erhalten wir recht bald den zweiten Teil des Werks, von dem ich schon verraten kann, dass er wenigstens eine neue grosse Ueberraschung bringen wird.

# Das zeitliche Verhältnis der zweiten Dynastie der grösseren Königsliste zur dritten Dynastie.

Von Arno Poebel. 1)

In seinem vor kurzem erschienenen, für die Kenntnis der babylonischen Geschichte ausserordentlich wichtigen Buche<sup>2</sup>) hat King versucht, die zweite Dynastie der grösseren babylonischen Königsliste vollständig aus der chronologischen Berechnung zu eliminieren, indem er die Kassitendynastie entweder unmittelbar oder nur durch eine sehr kurz zu bemessende hethitische Besetzung Babylons vermittelt, auf Samsu-ditana, den letzten König der ersten Dynastie, folgen lässt. Wie im letzten Bande dieser Zeitschrift<sup>3</sup>) aus den Daten einer unter Ili-ma-ilum und mehrerer unter Ammi-ditana datierten Tafeln von mir nachzuweisen versucht, und wie jetzt durch die von King veröffentlichte synchronistische Geschichte Babyloniens und des Meerlandes durchaus bestätigt worden ist,<sup>4</sup>) sind in der

<sup>1)</sup> Bei der Redaktion eingegangen am 26. September 1907.

<sup>2)</sup> L. W. KING, Chronicles concerning Early Babylonian kings. 2 vols. (= Studies in Eastern History, Vols. II & III).

<sup>3)</sup> Das zeitliche Verhältnis der ersten Dynastie von Babylon zur zweiten Dynastie: ZA XX, S. 229-245.

<sup>4)</sup> Der Zusammenhang der Stelle in King's Einleitung zum ersten Band seines zitierten Buches, S. XV und XVI, in welcher er auf Prof. HILPRECHT und mich Bezug nimmt, muss den Eindruck erwecken, als ob meine chronologischen Aufstellungen in ZA XX auf Mitteilungen zurückgingen, die Prof. HILPRECHT in London von King erhalten habe. Meine Kenntnis vom Inhalt des King'schen Buches bestand lediglich in der von

Tat die letzten fünf Könige der ersten Dynastie und die ersten fünf Könige der zweiten Dynastie als gleichzeitig anzusetzen. Betreffs der Ansetzung der übrigen Könige der zweiten Dynastie als gleichzeitig mit den ersten Kassitenkönigen dagegen lassen sich Zweifel geltend machen, und im folgenden soll der Versuch gemacht werden, das Verhältnis der beiden Dynastien in anderer Weise zu bestimmen.

I. Die neue synchronistische Geschichte Babyloniens und des Meerlandes<sup>1</sup>) bezeugt, dass *Ulam-bur(i)aš aḥ Bitiliaš* 

HILPRECHT mir gemachten Mitteilung, dass KING's Buch chronologisches Material enthalten werde. Von irgend welchem Resultat, zu dem KING gelangt sei, habe ich nicht das Geringste gewusst.

- I) Dass dies der Charakter der von KING in Band II unter I und II veröffentlichten geschichtlichen Notizen ist, ergibt sich sofort aus dem folgenden Ueberblick über ihren Inhalt.
- 1. Neben anderen Taten Sargon's sein Zug über das östliche (Omina: westliche) Meer; Eroberung des Westlandes (westlich vom Persischen Golf oder das mit Emutbal identische Westland?) und Zurückführung der Beute nach dem (oder durch das) Meerland (Omina).
  - 2. Narâm-Sin's Zug gegen Apirak und Magan.
  - 3. Dungi's Fürsorge für Eridu sa kisåd tam-tim.
- 4. Eine interessante Geschichte über Urra-imitti (König von Isin und des Meerlandes?) und über seinen Nachsolger. Vgl. dazu H. V. Hilprecht, Die Stellung des Königs Ura-imitti in der Geschichte: ZA XXI, S. 20—30.
  - 5. Hammurabi und Rim-Sin.
  - 6. Samsu-iluna, Rim-Sin und Ilu-ma-ilu.
  - 7. Abi-ešu und Ilu-ma-ilu.
- 8. Ea-gamil 3ar mât tam-tim und die kassitische Eroberung des Meerlandes.
  - 9. Ein nochmaliger kassitischer Einfall in das Meerland.

Der Zug des Assyrerkönigs Ilu-sum-ma gegen Su-abu, wie der der Hattû gegen Samsu-ditana fällt daher nicht in den Plan dieser chronistischen Aufzeichnungen, und so erklärt sich ohne weiteres, warum der erstere in der Fortsetzung der Chronik trotz der Bezugnahme am Schluss der ersten Tasel ausgelassen ist und der Zug der Hattû nur anmerkungsweise noch nachträglich eingefügt wird.

Da diese beiden Anmerkungen aber darauf hindeuten, dass unsere Berichte einem grösseren Annalenwerk entnommen sind, so können die uns vorliegenden Auszüge nur die Aufzeichnungen eines geschichtskundigen

Digitized by Google

Kaššû der Zeitgenosse und Nachfolger des Eagamil, des letzten Königs der zweiten Dynastie war. Die Apposition Kaššû könnte sich ebensogut auf Bitilias wie auf Ulamburias beziehen. Im ersteren Falle würde sie besagen, dass dem Bitilias nur die Stellung eines Kassitenhäuptlings zukam, und wir würden dann in den Anfang der Kassitenzeit zurückzugehen haben. Wahrscheinlicher aber ist, dass sich Kaššû auf Ulamburias beziehen soll, ähnlich wie in Adad-ablu-iddina abil Itti-d Marduk-balâţu māt A-ra-mu-u sarru IM-GI¹) sich die Apposition auf den zuerstgenannten Adad-ablu-iddina bezieht. Mit Bitilias wäre alsdann einer der Kassitenkönige gemeint.

Wer war dieser Bitilias? Der uns aus der grösseren Königsliste und aus Nippur bekannte Nachfolger des Šagaraktišurias kommt nicht in Betracht, da er zu spät lebte. Ausser ihm trägt, soweit unsere jetzige Kenntnis reicht, nur noch der dritte Kassitenkönig den Namen Bitilias.

Priesters sein, der seinen Schülern die Geschichte in einzelnen synchronistischen, für die betreffenden Länder zurechtgemachten Darstellungen vortrug und jene kurzen Notizen vielleicht auswendig lernen liess. Wir können deshalb annehmen, dass über kurz oder lang ähnliche synchronistische Darstellungen der Geschichte Babyloniens und Elams, Babyloniens und Assyriens in der älteren Zeit, Babyloniens oder Assyriens und des Hattireiches etc. zum Vorschein kommen müssen, aus denen man das grössere Annalenwerk reproduzieren könnte, falls dieses nicht selbst gefunden wird.

Was beiläufig die oben erwähnte Geschichte von Urra-imitti und Ellibani betrifft, so ist ihre Pointe offenbar die: Urra-imitti, um nicht die Kopfbeuge (vielleicht eine religiöse Ceremonie, zu welcher der König verpflichtet war, etwa wie das Ergreifen der Hände des Marduk in Babylon) machen zu müssen (ana lå sakån SAG-GIL-E), setzte den Gärtner Ellil-bani auf seinen Thron und setzte ihm seine Königsmütze auf das Haupt. Währenddessen aber wurde (vielleicht auf Befehl des Ellil-bani) Urra-imitti bei irgend einer Gelegenheit (vielleicht Schafschur?, vgl. den Zusammenhang, in welchem pappasu sonst vorkommt) mit seinen Scheermessern ums Leben gebracht. Ellil-bani aber, welcher während der Zeit auf dem Throne sass, stand nicht wieder davon auf, und so setzte er sich in den Besitz der Königsherrschaft.

<sup>1)</sup> KING, Chronicles, Vol. I, S. 59 Z. 8.

Diese Lesung des Namens anstelle von Aguiaš ist nach King sicher.1) Auf diesen König könnte uns nun in der Tat die folgende Erwägung führen: Die Reihenfolge der ersten Kassitenkönige ist uns ohne Unterbrechung bis auf den sechsten. Taš-zi-gur-maš, bekannt, und es ist wahrscheinlich, dass dieser mit dem Taš-ši-gu-ru-maš, dem Vater des jüngeren Agum identisch ist. Dieser letztere berichtet in seiner Inschrift, dass er Ašnunnak, die weiten Völker ansiedelte: mu-še-ši-ib māt Aš-nun-na-ak nisêtl rapšātimtl col. I. 36. 37. Wenn es nun statthaft ist, Ašnunnak mit dem von den Semiten (mât) Tamtim genannten Lande zu identifizieren, so wäre das Meerland hiernach bereits in Agum's Gewalt gewesen. Die Eroberung des Meerlandes durch Ulamburias jedoch soll offenbar die erste Eroberung des Meerlandes durch die Kassiten darstellen, und sie muss demnach vor Agum stattgefunden haben. Alsdann aber ist der Bitilias der Chronik mit dem dritten König der dritten Dynastie identisch.

Wie es hiermit aber auch sein möge, so findet doch die Ansetzung des Ea-gamil als Zeitgenossen des dritten Kassitenkönigs eine Bekräftigung an den folgenden Erwägungen:

1. Es würde schwer zu erklären sein, warum in der grösseren Königsliste die Könige von URU-AZAG aufgeführt werden, wenn sie nicht während einer längeren Zeit das eigentliche Babylonien ohne Rivalen beherrscht hätten. Ulamburias z. B. ist auch ein Herrscher des Meerlandes gewesen, ohne dass er indessen in der Königsliste aufgeführt wird. Und ebensowenig führt die Königsliste eine mit der ersten Dynastie gleichzeitige Dynastie von Larsam, bestehend aus Nur-Immer, Sin-idinnam, Warad-Sin und Rim-Sin in der Reihe der babylonischen Dynastien auf, noch auch die spätere Dynastie von Erech, von der wir bis jetzt drei Könige kennen, obwohl diese



<sup>1)</sup> KING, Chronicles, Vol. II, S. 102 Anm. 1.

Städte Babylon doch bedeutend näher lagen als das Meerland.

- 2. Zwischen Samsu-ditana und der Kassitendynastie muss allem Anschein nach eine längere Okkupierung Babyloniens durch die Hethiter angenommen werden. Denn anders lässt sich das Vorkommen hethitischer Namen in Nippur bis in die Zeit der späteren Kassitenkönige<sup>1</sup>) nicht leicht erklären.
- 3. Die vielleicht auf Burnaburias selbst zurückgehende Angabe des Nabûnaid, dass Hammurabi 700 Jahre vor Burnaburias den Tempel des Sonnengottes in Larsam gebaut habe, findet durch die obige Ansetzung eine abermalige Bestätigung. In ZA XX, wo ich die Zeit Hammurabi's ohne Kenntnis des Synchronismus zwischen Eagamil und Bitilias zu berechnen suchte, ergab sich zwischen den beiden dort durchgeführten Rechnungen ein Unterschied von einem Vierteljahrhundert. Diese Differenz wird jetzt durch die 38 Jahre gedeckt, welche auf die zwei ersten, mit den letzten Königen der zweiten Dynastie gleichzeitigen Kassitenkönige entfallen, und es bleibt ausserdem noch genügend Raum für die Zeit, die von Hammurabi's Tempelbau bis zu seinem Tode (unter Umständen bis zu 12 Jahren) und von Burnaburias's Thronbesteigung bis zu seinem Tempelbau (bis zu 20 Jahren) verflossen ist. Unter Berücksichtigung des neuen Synchronismus würden sich die folgenden Aufstellungen ergeben:

### Einerseits:

ca. 550 Nabunaid's Tempelbau

+ 800 (nach Nabunaid's hier nicht zu untersuchender Angabe)

1350 Tempelbau des Šagaraktišuriaš (hier = Mitte seiner Regierung angenommen)

<sup>1)</sup> Vgl. CLAY, BE a XV, S. 3 und 25 Anm. 4 und besonders BORK in OLZ, 15. Nov. 1906.

#### Andererseits:

1350 Mitte der Regierung des Šagaraktišuriaš  $\frac{-85\frac{1}{2}}{1264\frac{1}{2}}$  Ende der Kassitenherrschaft  $\frac{+576\frac{8}{4}}{1841\frac{1}{4}}$  Beginn der Kassitenherrschaft  $\frac{-38}{1803\frac{1}{4}}$  Letztes Jahr Ea-gamil's  $\frac{+250}{2053\frac{1}{4}}$  Ende des zweiten Jahres des Damki-ilišu  $\frac{+102}{2155\frac{1}{4}}$  Letztes Jahr Hammurabi's.

Die Berechnung des Abstandes zwischen Hammurabi und Burnaburias auf 700 Jahre setzt demnach die genaue Kenntnis der Synchronismen voraus, was ja auch die natürlichste Annahme ist, da die Chroniken, aus denen man sie entnehmen konnte, vorhanden waren und wahrscheinlich, wie wir oben andeuteten, in Auszügen von manchen (oder allen) Priestern auswendig gelernt wurden. Dass man bei Kenntnis der Synchronismen sie auch bei chronologischen Berechnungen mit in Rechnung zog, bedarf wohl keines Beweises. Ausserdem aber sehen wir aus der obigen Aufstellung, dass die 700 Jahre offenbar nicht in dem Masse, wie man zum Teil anzunehmen geneigt war, eine runde Zahl sind, wie ja möglicherweise diese Angabe auf Burnaburias selbst zurückgeht.

4. Die Angabe, dass zwischen Gul-kišar und Nebukadnezar I. 696 Jahre liegen, macht es unmöglich, für das gleichzeitige Nebeneinanderbestehen der zweiten und dritten Dynastie einen Zeitraum von mehr als 60, jedenfalls aber nicht von 200 Jahren anzusetzen. Die infolge des neuen Synchronismus gemäss unserer Ansetzung übrigbleibenden 38 (oder mehr) Jahre aber können sich entweder auf einen Teil von Gul-kišar's 55 jähriger Regierung beziehen, oder aber, was bedeutend wahrscheinlicher ist. Nebukadnezar I. war nicht der erste König der auf die Kassiten folgenden Dynastie, sondern kam 38 (oder mehr) Jahre später zur Regierung. Die Uebereinstimmung der Zahl 606 mit der Summe der Regierungszahlen der Könige der zweiten Dynastie nach Gul-kisar und der Gesamtdauer der Kassitenherrschaft weniger dreiviertel Jahre wäre dann nur ein Zufall. Die obige Erklärung empfiehlt sich um so mehr. als dadurch wiederum ein scheinbarer Widerspruch gelöst erscheint, indem die Tatsache, dass die Namensspuren in der Königsliste am Beginn der vierten Dynastie nicht auf Nebukadnezar als den ersten König der Dynastie weisen. nunmehr eine ungezwungene Erklärung findet.

Als einziger Umstand, der gegen das oben bestimmte Verhältnis der zweiten zur dritten Dynastie sprechen könnte. ist das aus Angaben Salmanassar's I. und Essarhaddon's annähernd berechenbare Datum Ilu-šu-ma's anzusehen, des Vaters des alten Erneuerers des Assurtempels Irrisum, falls man diesen Ilu-šu-ma mit dem Assyrerkönig Ilu-šum-ma identifizieren darf, welcher gegen den vor Hammurabi lebenden Suabu zu Felde zog. Für jenen Ilu-su-ma könnten wir bei der günstigsten Rechnung nur ein Datum erhalten, das um 150 Jahre später als das aus der obigen Aufstellung sich für Suabu ergebende Datum liegt, während bei Benutzung der Zahlen Essarhaddon's diese Differenz sogar auf 300 Jahre steigen würde. Aber da für die Bestimmung des Zeitgenossen des Suabu alle näheren Angaben fehlen, so ist diese Gleichsetzung durchaus nicht zwingend, und wir tun deshalb, solange diese Angaben fehlen, gut, die Gleichsetzung jener beiden Personen noch skeptisch zu betrachten.

II. Wenn wir demnach unsere obige Ansetzung als richtig betrachten, so würden sich die folgenden geschichtlichen Zusammenhänge ergeben:

Samsu-ditana's Regierung und die erste Dynastie kamen durch eine hethitische Eroberung zu Ende. Wir werden anzunehmen haben, dass diese letztere nicht zur Begründung einer fremden Dynastie in Babylonien geführt hat, sondern dass Babylonien zu einer Provinz des Hattireiches ward, welches seinen Schwerpunkt in Kleinasien hatte. All die grossen und bekannten Städte Babyloniens sind hierbei offenbar verwüstet worden, ohne dass sie wieder in ihrer früheren Grösse aufgebaut wurden. Erst unter den späteren Kassitenkönigen scheint sich das Land von diesem Schlage wieder erholt zu haben. Denn erst unter diesen begegnen uns wieder Dokumente, welche eine hohe Blüte des Landes bezeugen. Eine lange Periode des Wüstliegens kann in Babylonien durchaus nicht auffallen und mag sogar als Regel betrachtet werden, sobald das Land unter Herrschern stand, die ihre Residenz nicht im Lande selbst hatten und ihr Interesse an dem unterworfenen Gebiete nicht dadurch bewiesen, dass sie ihm durch sorgfältige Bewässerung die Möglichkeit zum Aufschwung gaben. Der Verfall des Landes bei Beginn der Kassitenherrschaft scheint mir sich in der Inschrift des Gaddas, des ersten Kassitenkönigs, widerzuspiegeln, falls auf die neubabylonische Kopie seiner Inschrift Verlass ist. Šar kib-ra-a-tu ar-ba-a und sar ba-ba-lam anstelle des klassischen sar kibrâtim arba'im') und sar babili(m) oder babilu(m) bezeugen, dass die unter den Herrschern der ersten Dynastie auf der Höhe stehende Gelehrsamkeit seit mehr als einem Menschenalter gesunken gewesen sein muss.

Wie lange die fremde Okkupation gedauert haben mag, lässt sich nicht feststellen, aber jedenfalls ist sie nicht von



<sup>1)</sup> So stets in Verbindung mit 3ar; sonst auch i-na ki-ib-ra-at ir-bi-tim Hymneninschrist Hammurabi's Col. II, 6; ti-i-ib ki-ib-ra-at ir-bi-tim Cod. Hamm. Col. II, 2—4; mu-u3-te-e3-mi ki-ib-ra-at ar-ba-im ibid. Col. V, 10—12

kurzer Dauer gewesen, wie oben angedeutet wurde. Für das Südland dagegen muss diese Periode eine Zeit verhältnismässiger Blüte bedeutet haben. Denn im Norden gab es jetzt keine Zentren politischer Macht mehr, und es ist somit ohne weiteres wahrscheinlich, dass der politische Einfluss des selbst schwer zu unterwerfenden Meerlandes dadurch bedeutend in die Höhe schnellte. Wie uns die neue synchronistische Geschichte bezeugt, konnte Ea-gamil es wagen, einen Feldzug nach Elam zu unternehmen, und wir können mit Zuversicht annehmen, dass Ausgrabungen in Eridu oder URU-AZAG uns ähnliche und vielleicht glücklichere Taten der früheren Könige kundtun werden. Dass eine Chronik von Königen der zweiten Dynastie berichtete, lässt sich ohne weiteres daraus entnehmen, dass einige von ihnen in dem Verzeichnis von babylonischen Königen V R aufgeführt sind. Vergleiche auch meine Ausführungen über das Verhältnis Ammi-ditana's und Damki-ilišu's in ZA XX. Mit Ausnahme der ersten Könige und des letzten tragen die Herrscher der Dynastie sämtlich sumerische Namen, und ihre Herrschaft mag sich also auch auf die sumerische Rasse gestützt haben, wie ja der äusserste Süden mit seinem alten Heiligtum Eridu vielleicht als ein Zentrum sumerischer Sprache und Kultur zu betrachten ist.

Davon, dass das Südreich während der ganzen von der Königsliste der zweiten Dynastie zugeschriebenen Zeit als ein durchweg gefestigter Staat bestanden habe, kann keine Rede sein. Denn einerseits deuten, wie wir unten sehen werden, gewisse Anzeichen auf Umwälzungen innerhalb der Dynastie, andererseits sind im Süden auch noch andere Bewerber um die politische Macht aufgetreten. Man muss sich erinnern, dass die Kassû damals in Sumer sich entweder bereits angesiedelt hatten, oder doch zum wenigsten ihre unter Samsuiluna begonnenen und schliesslich geglückten Eroberungsversuche fortsetzten. Ein zweiter politischer Rivale auf dem Boden Babyloniens war das ebenfalls in diese

Periode zu setzende Königtum von Uruk unter Sin-gašid, Sin-gamil und An-a-an. Abgesehen davon, dass die Schrift zweier in der Regierung An-a-an's datierten Tafeln nach THUREAU-DANGIN, SAKI S. 238 Anm. g jünger als die erste Dynastie zu sein scheint, so weist auch der Titel gis(?mal)-dub-ba (Archivar), welchem in Kontrakten der späteren Könige der ersten Dynastie das oft anstelle von dub-sar erscheinende mâr-gis(?ê)-dub-ba(-a) zu entsprechen scheint, in eine von diesen Herrschern nicht oder wenig entsernte Zeit, während die Gepflogenheit in Nippur, welches die Könige von Uruk beherrscht haben, die Tafeln dieser Dynastie durch die Aufschrift: Königtum<sup>1</sup>) von Uruk, so und so vieltes Jahr, zu datieren, bereits nach der Kassitendynastie hinüberweist. Jedenfalls bildet diese Datierungsweise den Uebergang von Rim-Sin's Datierung nach der Wahl Isin's als Residenz zu der der Kassitenkönige nach ihren Regierungsjahren. Es ist wahrscheinlich, dass die letzteren diese Gepflogenheit in dem von den Kassiten zuerst eroberten Sumer angenommen haben.

Die Kassiten sind schliesslich aus dem Wettstreit mit Hethitern, dem Meerland und Uruk um die politische Macht in Babylonien als Sieger hervorgegangen. Sie sassen in dem Teile Babyloniens, welcher früher Šumer hiess, und Kassûland ist daher gleichbedeutend mit Šumer, ähnlich wie früher die Bezeichnung Akkad anstelle des älteren Ki-uri getreten ist. Jene Gleichsetzung von Kassûland und Šumer lässt sich aus folgendem beweisen: Der jüngere Agum nennt sich in seiner Inschrift Col. I, 31—39 sar kas-si-i ù ak-ka-di-i, sar mât babili-ki ra-pa-as-tim mu-se-si-ib mât-as-nun-na-ak nisê-pl rapsâtim-pl sar mât-pa-da-an ù al-ma-an, sar mât-gu-ti-i nisê-pl sak-la-a-ti, aber nicht König von Šumer und Akkad, wofür eben sar kassî ù akkadî steht. Umgekehrt nennt sich der erste Kassitenkönig in seiner Inschrift: m-ga-ad-da-as sar kib-ra-a-tu ar-ba-a sar

<sup>1)</sup> So nach meiner Erinnerung! (vielleicht auch: Dynastie).

måt-su-me-ri ù akkadi-ki-i sar ba-ba-lam, nicht aber König der Kaššû, welches eben in dem Titel: König von Šumer und Akkad bereits enthalten ist. Im Urramythus findet sich die Stelle'): tam-tim tam-tim, su-bar-ta su-bar-tu, asšur-a aš-šu-ru, e-la-ma-a e-la-mu-u, kaš-ša-a kaš-šu-u, suta-a su-tu-u, ku-ta-a ku-tu-u, lu-ul-lu-ba-a lu-ul-lu-bu-u . . . . . . la i-gam-mi-lu-ma li-na-ru a-ha-mes u ar-ka ak-kadu-u lit-ba-am-ma etc. Hier werden, wie man sieht, die Völker in zwei konzentrischen Kreisen aufgeführt, in deren Mittelpunkt Akkad (und Babylon) liegt. Zweimal im Süden beginnend und im Kreise nach Westen, Norden und Osten herumgehend werden das Meerland (S), Subartu (W), Assur (N), Elam (O) an der Peripherie, die Kaššû (S), Sutû (W), Kutû (N),2 Lullubû (O) in dem inneren Kreis genannt. Das Kassûland, welches hiernach nördlich vom Meerland zu liegen käme, muss also wiederum mit Sumer identisch sein. Hierzu stimmt auch, dass mit dem ersten Auftreten der Kassû im achten Jahre Samsuiluna's, wie ich in ZA XX nachzuweisen versucht habe, ein allgemeiner Aufstand Südbabyloniens beginnt, in welchem (Idamaraz,) Ur, Uruk, Kisurra, Sabum (und Isin) eine Rolle spielen. Und schliesslich der erste anerkannte Kassitenkönig nennt sich König der vier Weltgegenden (d. i. das Gebiet um Nippur), König von Sumer und Akkad, König von Babylon. Da er nach den Worten ina ka-šad ba-ba-lam Babylon und damit auch das nördlich davon liegende Akkad erst eroberte, so würde als Sitz seines Stammes wiederum Sumer übrig bleiben, wozu die von den früheren Inschriften gänzlich abweichende Voranstellung des Titels »König der vier Weltgegenden« einen weiteren Anhaltspunkt liefert.

Unter Gaddaš haben sich die Kassiten von Šumer aus in den Besitz Babylon's und Akkad's gesetzt. Ver-

<sup>1)</sup> E. T. HARPER, BA II S. 487 f.; JENSEN, KB VI S. 66.

<sup>2)</sup> Liegt also südlich von Assur; vgl. die von JENSEN, KB VI S. 382 angeführten Stellen.

mutlich waren sie bereits längere Zeit in Sumer ansässig. hatten sich aber der Herrschaft des Meerlandes fügen müssen, bis es ihnen gelang, ihren Volksstamm unabhängig und zur herrschenden Macht zu machen. Es ist gewiss kein Zufall, dass die nach unserer Ansetzung mit den ersten Kassitenkönigen gleichzeitigen drei letzten Könige des Meerlandes, von denen der letzte sogar wieder einen semitischen Namen trägt, soweit uns bekannt ist, in keinem verwandtschaftlichen Verhältnis zu einander stehen, während in der vorangehenden Zeit eine Erbfolge vom Vater auf den Sohn und auf den Enkel<sup>1</sup>) bezeugt ist. Wir werden nicht fehlgehen, wenn wir die aus der ungeordneten Nachfolge in der letzten Zeit der zweiten Dynastie zu folgernden Wirren in ursächlichen Zusammenhang mit dem plötzlichen Anwachsen der Macht der Kassiten bringen. Die Zeit des Gul-kišar, des Pešgal-daramaš und des A-dara-kalama dagegen, d. i. der grössere Teil des Zeitraumes zwischen Samsuditana und Gaddas, mag demnach den Höhepunkt der südlichen Dynastie dargestellt haben, und es ist wahrscheinlich, dass während dieser Periode das Gebiet von Babylon, sobald oder so oft es die Hethiter nicht mehr zu behaupten vermochten, in den Händen jener Könige des Südreichs war, die alsdann die anerkannten Herrscher Babyloniens waren. Für die Blüte der Dynastie von Uruk dagegen würde etwa die Zeit der letzten Könige der ersten Dynastie und die der hethitischen Besetzung Babyloniens übrig bleiben.

Der Eroberung des nördlich von Sumer liegenden Gebiets von Babylon und Akkad durch die Kassiten ist drei Generationen später die Eroberung des südlich von Sumer liegenden Meerlandes gefolgt. Dieser Gang der Ereignisse ist insofern ein natürlicher, als die Kassiten nach ihrer Befreiung von der Herrschaft der Südländer sich zuerst deren Besitzungen im Norden aneignen und erst später

<sup>1)</sup> Gul-kišar, Pešgal-daramaš, A-dara-kalama,



imstande sind, das Land ihrer früheren Herren zu erobern. Des näheren wird uns berichtet, dass die Kassiten einen Zug Ea-gamil's nach Elam durch einen Einfall in das Meerland ausbeuteten. Ulamburias, der Bruder des Kassitenfürsten Bitilias, stand an der Spitze des einfallenden Heeres. Nach Vollendung der Eroberung übte er, wie berichtet wird, die Herrschaft über das Meerland aus. Falls dies etwa gegen den Willen seines Bruders geschah, so würde sich sogleich erklären, warum ein Sohn des Bitiliaš gegen ihn zieht. Aber da der Ausdruck ummânisu idkê voraussetzt, dass Ulamburias bereits vor der Eroberung Land und Leute besass, so ist es wahrscheinlicher, dass Ulamburias ein Fürstentum neben seinem Bruder hatte und dieses durch die Eroberung des Meerlandes erweiterte. Dasselbe Verhältnis mag zwischen Agum, dem Sohne des Bitilias und dem aus der Königsliste bekannten Ušši, dem Sohne und Nachfolger des Bitilias bestanden haben. Der Versuch dieses Agum, das Meerland zu erobern, fällt offenbar eine Generation später; nach dem, was uns die neue synchronistische Geschichte mitteilt, gelang es ihm nur, die Stadt Dur-Ellil zu erobern, wobei der Tempel des in dieser Stadt verehrten Ellil zerstört wurde. Es liegt somit durchaus kein Grund vor, um dieses Agum, des Sohnes des Bitilias willen, den zweiten und dritten König der Kassûdynastie umzustellen. 1) Dass Nebenlinien in der älteren Kassûdynastie bestanden, zeigt. falls man sich darauf verlassen kann, die Versicherung Agum's II., dass er ein Nachkomme des Agum rabû sei.

Wie sich das zeitliche Verhältnis der ersten drei Dynastien zu einander nach unseren obigen und früheren Ausführungen des näheren gestalten würde, möge die nachfolgende Tabelle veranschaulichen.<sup>2</sup>)

<sup>1)</sup> So versuchsweise KING, Chronicles II S. 104.

<sup>2)</sup> Das Komma hinter den Namen deutet an, dass die Regierung auf den Sohn übergegangen ist.

## Uebersicht über das Verhältnis der drei Dynastien.

| Babylon.            |             | Larsam.        | Uru-azag.       |             |
|---------------------|-------------|----------------|-----------------|-------------|
|                     |             | Warad-Sin      |                 |             |
| Hammurabi,          | 2198-2155   | Rim-Sin 2184   |                 |             |
| Samsu-iluna,        | 2154-2118   | [(+x)-2154     | Ilu-ma-ilu      | 2160-2101   |
| A bi-esu',          | 2117-2089   |                |                 |             |
| Ammi-ditana,        | 2088 2052   | Erech.         | Itti-ili-nibi   | 2100-2056   |
| Ammi-zaduga,        | 2051 —2031  | Sin-gašid      | Damki-ilišu     | 2055-2020   |
| Samsu-ditana        | 2030—2000   | Sin-gamil      | Iš-kibal        | 2019 - 2005 |
| Hethitische Okku-   |             | An-a-an        | Šušši           | 2004-1978   |
| pation Babyloniens. |             |                | Gul-kišar,      | 19771923    |
|                     |             |                | Pešgal-daramaš, | 1922—1873   |
| Kaššūdynastie.      |             |                | A-dara-kalama   | 1872-1845   |
| Gandaš,             | 1841 1826   |                | A-kur-ul-ana    | 1844-1819   |
|                     |             |                | Melam-kurkura   | 1818-1812   |
| Agum I.             | 1825—1804   |                | Ea-gamil        | 1811-1803   |
| Bitiliaš,           | 1803—1782   |                | Ulamburias      |             |
| Ušši                | 1781 – 1774 | Agum, Sohn des |                 |             |
| Adumetas            |             | [Bitiliaš      |                 |             |
| Tašzigurmaš,        |             |                |                 |             |
| Agum II.            |             |                |                 |             |

## La deuxième dynastie du Canon royal et la date de la fondation du royaume babylonien.

Par Fr. Thureau-Dangin. 1)

Les deux dernières sections de la Chronique BM 96152 sont, ce me semble, susceptibles d'une interprétation qui, relativement aux rapports chronologiques de la deuxième dynastie avec la troisième, conduit à des conclusions différentes de celles que King a présentées dans son excellent ouvrage Chronicles concerning early Babylonian kings. Cette interprétation, King paraît l'avoir envisagée: s'il ne l'a pas adoptée, c'est qu'il a été arrêté par des difficultés qui, j'espère le montrer, sont plus apparentes que réelles.

Voici la traduction du passage en question:

\*Ea-gamil, roi du Pays de la mer, ayant [ ] en Elam, après sa mort,²) Ulam-bur(i)aš, frère de Bitiliaš, le kassite, réunit³) ses troupes, conquit le Pays de la mer et y exerça la souveraineté.

Agum, fils de Bitilias, ayant réuni ses troupes, marcha contre le Pays de la mer, prit la ville de Dūr-enlil de truisit l'E-malga )-uru-na le temple d'Enlil de Dūr-enlil.

<sup>1)</sup> Arrivé à la Redaction le 1er novembre 1907.

<sup>2)</sup> arki-3u. King traduit win pursuit of hima. Pour arki-3u signifiant waprès luia c. à d. waprès sa morta, voir Meissner, MVAG 1902, 1 p. 12 et comparer Hammurabi, Code XXV, 17; XXVI, 19.

<sup>3)</sup> m. à m. »leva«.

<sup>4)</sup> Pour ninnū = Enlil voir CLAY, AJSL XXIII pp. 269 sqq.

<sup>5)</sup> Lecture provisoire fondée sur la variante dialectale [ma?]-al-ga K. 197 face 14 (CT XII p. 34).

Les faits peuvent se restituer comme il suit: Ea-gamil, roi du Pays de la mer et dernier représentant de la seconde dynastie du Canon royal, est tué au cours d'une campagne en Elam. Ulam-burias, frère de Bitilias, (le roi) kassite, s'empare du Pays de la mer et y règne. Les Kassites sont expulsés. Ils reviennent sous la conduite d'Agum, fils de Bitilias, et exercent des représailles.

Un Bitilias est connu comme troisième roi kassite de Babylone. Le Canon royal, il est vrai, le désigne comme successeur et non comme père d'Agum, de plus ce même document ignore Ulam-burias.<sup>2</sup>) Mais il importe de noter que les deux conquérants du Pays de la mer ne sont pas désignés comme rois de Babylone, mais seulement l'un comme frère et l'autre comme fils (du roi). Ils n'étaient peut-être ni l'un ni l'autre héritiers du trône babylonien. Cela expliquerait pourquoi leurs noms ne figurent pas sur le Canon royal, et, cette difficulté écartée, rien ne s'oppose à identifier Bitilias avec le troisième roi de la dynastie kassite.

L'expédition conduite par le frère et celle conduite par le fils de Bitilias furent certainement séparées par un assez long intervalle. En effet, d'une part le règne d'Ulamburias fut sans doute de quelque durée, puisque la Chronique, généralement si laconique, spécifie qu'il rexerça la souverainetée, d'autre part il n'est pas vraisemblable que la réapparition des Kassites au Pays de la mer aît immédiatement suivi leur expulsion. Il y a donc apparence que la mort d'Ea-gamil se place plutôt vers le

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Cette hypothèse semble nécessaire pour expliquer la seconde expédition. On pourrait, il est vrai, supposer que l'expédition d'Agum est dirigée contre Ulam-burias, mais cela paraît peu vraisemblable.

<sup>2)</sup> On doit, ce semble, laisser ouverte la question de savoir si Ulamburias, frère de Bitilias, est identique à Ula-burarias, fils du roi Burnaburarias et roi du Pays de la mer (cf. Weissbach, Babyl. Misc. p. 7). Il n'est pas impossible que Bitilias, roi de Babylone et son frère Ulam-burias, roi du Pays de la mer, soient fils d'un Burna-burias, roi kassite, mais non roi de Babylone. Il est vrai que cette hypothèse semble peu vraisemblable.

début que vers la fin du règne de Bitilias. Les deux premiers règnes kassites durèrent 16 + 22 = 38 années. Si, par hypothèse, nous plaçons la mort d'Ea-gamil en l'année 6, c'est-à-dire au milieu de la première moitié du règne de Bitilias (qui dura 22 ans), la fin de la seconde dynastie coïnciderait avec l'année 38 + 6 = 44 de la dynastie kassite.

A quel moment placer le début de la 2º dynastie? Nous savons par le Canon royal que son fondateur, Ilimailum, régna 60 ans et, par la chronique de King, qu'il fut contemporain à la fois de Samsu-iluna et d'Abi-esu'. dernière année de son règne ne peut donc se placer plus haut que la 1º année d'Abi-ešu' ce qui ferait remonter son avènement à la 23° année de Hammurabi.1) Nous savons, d'autre part, que la 37° année de son règne Ammi-ditana détruisit une forteresse construite par Damqi-ilišu, deuxième successeur d'Ilima-ilum (cf. A. POEBEL, ZA XX pp. 229-230). Donc la première année de Damqi-ilišu ne peut être postérieure à la 36° année d'Ammi-ditana et, par suite, la première année d'Ilīma-ilum à l'année 30 de Hammurabi. Ces deux dates extrêmes (Hammurabi 23 et 30) sont également improbables. Si nous prenons un moyen terme et si nous fixons à la 26° année de Hammurabi la date de l'avènement d'Ilima-ilum, 2) ce roi aurait

<sup>1)</sup> Pour la durée de chacun des règnes de la première dynastie j'adopte les chiffres donnés par les listes de dates (voir le résumé donné par King, Chronicles I p. 95). Pour les règnes de la seconde dynastie, la seule source est le Canon royal; voir le tableau dressé par King (l. c. p. 96) dont j'adopte les lectures.

<sup>2)</sup> La date (mu bi(l) i-li-ma-ilum lugal-e) relevée par POEBEL sur un contrat de Niffer (voir ZA XX pp. 232 sqq.) correspondrait donc à l'année 27 de Hammurabi, si toutesois elle représente bien la seconde année d'Ilima-ilum. Mais il paraît peu probable qu'Ilima-ilum aît possédé Nippur dès cette époque: peut-être vaut-il mieux considérer cette date comme abrégée et correspondant à une année x + 1 d'Ilima-ilum. Comparer la date mu sa-am-su-i-lu-na lugal-e mu-bi(l), que POEBEL (l. c. p. 236) attribue avec raison à l'année 23 + 1 de Samsu-iluna.

commencé à régner 127 ans après Sumu-abum et la 2° dynastie aurait été contemporaine de la première durant 304 — 127 = 177 années.

Si de 368 (nombre d'années attribué par le Canon royal à la seconde dynastie) nous retranchons 177 + 44, restent 147 ans qui représentent l'espace séparant la fin de la 1° dynastie du commencement de la 3°.

Quel fut le sort de Babylone durant ces 147 années? L'hypothèse qui semble la seule vraisemblable est que les rois du Pays de la mer y régnèrent. En effet, la présence dans le Canon babylonien d'une dynastie intermédiaire entre la dynastie hammurabienne et la dynastie kassite serait inexplicable, si, à aucun moment, cette dynastie n'avait régné à Babylone. 1)

On' sait, par l'inscription de Bavian, qu'en 689 Sennachérib replaça dans la ville d'Ekallāti les statues d'Adad et Šala, que 418 ans auparavant, au temps de Téglathphalasar I, Marduk-nādin-ahhē avait emportées à Babylone: donc l'avènement de Téglath-phalasar se placerait au plus tard en 689 + 418 = 1107. Téglath-phalasar nous apprend qu'au début de son règne, il commença la reconstruction du temple d'Anu et d'Adad, détruit 60 ans auparavant par Ašur-dān: donc l'avènement d'Ašur-dān se placerait au plus tard en 1167. Za-ma-ma-šum-iddin, qui ne régna qu'une année, fut d'après l'Histoire synchronique l'adversaire d'Ašur-dān: donc son règne se placerait au plus tard en 1167 — le nombre d'années moins 1 du règne d'Ašur-dān. Mais, si on suppose que les statues d'Ekallāti ont

I) La dernière année de la première dynastie correspondant dans l'hypothèse que nous avons adoptée à la 11º de Šussi, c'est en l'année 12 de Šussi que se placerait l'installation de la dynastie du Pays de la mer à Babylone, si toutefois on admet que les deux dynasties se sont succédé sans intervalle. Mais il est possible que la disparition de la première dynastie aît été suivie d'une période d'anarchie plus ou moins longue. Peutêtre Gul-ki-sar est-il le premier roi du Pays de la mer qui aît régné à Babylone.

été enlevées à la fin du règne de Téglath-phalasar, que le temple d'Adad et Šala avait été détruit à la fin du règne d'Ašur-dān, qu'enfin l'unique année de Za-ma-ma-sum-iddin coïncide avec la première année d'Asur-dān, le règne de Za-ma-ma-sum-iddin se placerait en 1167 + le nombre d'années moins 2 des règnes de Téglath-phalasar et d'Ašur-dān. Nous savons que la fin de ce règne précéda de trois 1 ans la fin de la dynastie kassite. Donc ce dernier événement se placerait au plus tard en 1164 — le nombre d'années moins 1 du règne d'Ašur-dān et au plus tôt en 1164 + le nombre d'années moins 2 des règnes de Téglath-phalasar et d'Ašur-dān.

Nous savons d'autre part qu'un sceau de Šagaraktišurias avait été emporté de Babylone par Tukulti-NIN-IB, puis rapporté à Babylone où Sennachérib s'en empara de nouveau >600 ans après «.²) Ces 600 ans sont probablement comptés de la prise de Babylone par Tukulti-NIN-IB à la prise de Babylone par Sennachérib. Ce dernier roi ayant pris Babylone pour la deuxième et dernière fois en 689, la prise de Babylone par Tukulti-NIN-IB se placerait au plus tard en 689 + 600 = 1289. Or cet évènement fut probablement suivi des 7 années de la domination de Tukulti-NIN-IB sur la Babylonie; 3) Tukulti-NIN-IB

<sup>1)</sup> Nombre d'années du dernier règne de la dynastie kassite d'après le Canon royal (cf. KNUDTZON, Gebete an den Sonnengott I p. 60). LEH-MANN-HAUPT (Zwei Hauptprobleme) hésitait entre 2 et 3, mais depuis (cf. Beiträge zur Alten Geschichte III p. 162) il a donné la préférence à la lecture 3.

<sup>2)</sup> Voir King, Records of the Reign of Tukulti-Ninib I pp. 106 sqq.

<sup>3)</sup> Et suivant l'hypothèse la plus vraisemblable se placerait à la fin du règne d'Enlil-nādin-sum, par conséquent 18 mois après Bitilias (II). Il est à noter que la chronique babylonienne (P) semble supposer un intervalle entre la défaite de Bitilias et la prise de Babylone (cf. King, *Tukulti-Ninib* p. 96). L'ordre des événements serait donc le suivant: 1291 défaite et capture de Bitilias, 1290—1289 règne de 18 mois d'Enlil-nādin-sum, 1289 prise de Babylone, Tukulti-NIN-IB prend le titre de roi de Kar-dunias et roi de Šumer et d'Akkad, 1289—1288 règne de 18 mois de Kadasman-barbe, 1287—1282 règne d'Adad-sum-iddin, 1282 expulsion de Tukulti-NIN-IB, 1281 première année d'Adad-sum-uşur (pour la réduction à faire subir à ces

fut expulsé par Adad-sum-uşur et la fin de la dynastie kassite eut lieu 62 ans plus tard, donc en 1289 — 7 — 62 = 1220.

Cette date ne serait pas inconciliable avec celle obtenue sur la base de l'inscription de Bavian; en effet elle supposerait pour les règnes de Téglath-phalasar et d'Asurdan une durée minima de 1220 — 1164 — 2 = 58 ans. qui peut être inférieure à la réalité et a quelque chance de l'être en effet, puisque nous savons qu'Asur-dan vécut jusqu'à un âge avancé. Cependant, comme il paraît peu vraisemblable que la durée de ces deux règnes soit de beaucoup supérieure à 58 ans, la date de 1220 semble peu éloignée de la limite supérieure à laquelle la donnée de Bavian permet d'atteindre: elle a donc des chances d'être trop élevée. D'autre part, les 600 ans de Sennachérib sont évidemment un nombre rond pouvant être supérieur ou inférieur d'une notable fraction de siècle au nombre réel des années qui ont séparé les deux prises de Babylone. Gardons néanmoins provisoirement la date de 1220 pour la fin de la dynastie kassite. Le début de cette dynastie se placerait en 1795. La dynastie du Pays de la mer se terminerait en 1752, débuterait en 2119 et régnerait à Babylone de 1942 à 1796. Enfin l'année de la fondation de la première dynastie serait 2246: cette date n'est que de 14 ans supérieure à celle qui a été dégagée des données de Bérose pour le début de la période historique, à savoir 2232.1) Or nous avons vu que notre point de départ



dates, voir pages 181 et 182). Il est à remarquer que Tukulti-NIN-IB ne prit pas le titre de roi de Babylone (il le laissa sans doute à Kadasmanharbe, puis à Adad-sum-iddin): cela explique pourquoi son nom ne figure pas sur le Canon royal. Pour l'ordre des règnes dans la chronique babylonienne (P), voir l'explication de Hommel dans Winckler, AOF I p. 138.

<sup>1)</sup> Cf. Ed. Mever, Das chronologische System des Berossos dans Beiträge zur alten Geschichte III pp. 131 sqq. King (Chronicles I pp. 105 sqq.) a entrevu le moyen de concilier cette date avec le Canon royal, mais paraît avoir été détourné de cette solution principalement par le synchronisme assyrien (cf. ci-dessous p. 184).

avait des chances d'être trop élevé d'une ou deux dizaines d'années. On peut donc croire que cette date de 2232 av. J.C. correspond exactement à celle que les Babyloniens assignaient à la fondation de leur première dynastie. En la prenant comme base nous aurons pour les trois premières dynasties les dates suivantes:

1° dynastie: 2232—1929 2° ,, : 1928—1782 3° ,, : 1781—1206.

La durée attribuée à la 2º dynastie est, on l'a vu, seulement approximative et peut être ou trop forte ou trop faible de quelques années. Si on l'augmente ou la diminue, il faut abaisser ou relever d'autant les dates de la dynastie kassite. Cette légère cause d'erreur à part, les dates précédentes paraissent représenter assez fidèlement la chronologie babylonienne officielle. Elles concordent ou, tout au moins sont conciliables avec les données chronologiques, de source babylonienne, qu'en dehors du Canon royal nous possédons sur cette période. Nabonide nous apprend que Hammurabi aurait 700 ans avant Burna-buriaš reconstruit l'E-babbar à Larsa.1) Si la première dynastie débute en 2232, Hammurabi a régné de 2130 à 2088. Supposons, ce qui d'ailleurs est peu vraisemblable, que le chiffre de 700 soit rigoureusement exact et calculé d'une année x de Hammurabi à une année x de Burna-burias. L'avènement de Burna-burias se placerait au plus tôt en 2130 - 700  $+25^{2}$ ) - 1 = 1454 et au plus tard en 2088 - 700 = 1388. Or, d'après le Canon royal, la fin du règne de B. se placerait 177 (178)3) ans (ou un peu plus) avant la fin de la

<sup>1)</sup> Cf. BEZOLD, PSBA Janv. 1889.

<sup>2)</sup> Durée approximative du règne de Burna-burias (la dernière année attestée est l'année 25, cf. CLAY, BE Ser. A XIV p. 3).

<sup>3)</sup> Du 22° au 28° roi, la durée des règnes est d'après le Canon royal (collationné par HILPRECHT, voir BE Ser. A XX, I p. 52 note I) de 106 (107) ans; du 29° à la fin de la dynastie la durée est de 71 ans: donc du 22° au dernier roi, le Canon royal compte 106 (107) + 71 = 177 (178) ans.

dynastie kassite, soit (en calculant de 1206) en 1383 (1384) ou un peu plus tôt. L'avènement de B. se placerait donc environ en 1383 (1384) + 25<sup>1</sup>) — 1 = 1407 (1408) ou un peu plus tôt. Cette date est dans les limites (1454—1388) où elle peut concorder avec la donnée de Nabonide relative à l'espace séparant Burna-burias de Hammurabi.<sup>2</sup>)

La tablette d'Enlil-nādin-abli fixe à 696 ans l'espace séparant Gul-ki-šar³) de Nabuchodonosor I. Suivant nos calculs, la fin du règne de Gul-ki-šar se placerait en 1858,

Or le 22e roi est Kuri-galzu fils de Burna-burias (cf. HILPRECHT, l. c. et KNUDTZON, VAB Die El-Amarna-Tafeln p. 34). Entre Burna-burias et Kurigalzu se place, d'après l'Histoire synchronique Kara-hardas, tué au cours d'une révolte (la chronique babylonienne (P) donne un récit différent; voir dans VAB, Die El-Amarna-Tafeln p. 34 n. 2, l'explication assez conjecturale, mais ingénieuse que KNUDTZON donne de cette divergence). Donc de la fin du règne de Burna-burias à la fin de la dynastie kassite s'étend un espace de 177 (178) + x années, x représentant la durée du règne de Karahardas; or Kara-hardas, petit-fils par sa mère d'Asur-uballit et probablement de Burna-burias par son père, parvenu donc à la royauté fort jeune et peutêtre enfant, a pu être tué dès le début de son règne; ce qui donne quelque vraisemblance à cette hypothèse, c'est que de tous les règnes compris entre Burna-burias et Bitilias celui de Kara-hardas est le seul qui ne soit pas représenté parmi les tablettes trouvées à Niffer (cf. CLAY, BE Ser. A XIV p. 3). Quant à l'usurpateur Nazi-bugas qui remplaça Kara-hardas jusqu'à l'intervention d'Asur-uballit, la durée de son règne est certainement comprise dans celle attribuée par le Canon royal au règne de l'héritier légitime Kuri-galzu.

<sup>1)</sup> Voir ci-dessus p. 182 n. 2.

<sup>2)</sup> Burna-burias commença à régner un peu avant la fin du règne d'Aménophis III. L'avènement d'Aménophis IV se placerait donc aux environs de 1400. D'après les données égyptiennes, le même événement se placerait vers 1380 (cf. Ed. Meyer, Aegyptische Chronologie p. 68). Il y aurait donc là une divergence d'environ 20 ans.

<sup>3)</sup> Pour l'identité de ce roi avec le 6° roi de la seconde dynastie et le parti qu'on peut tirer de cette date, voir JENSEN, GGA 1900 pp. 859 sqq. JENSEN pense que dans les 696 années est comprise la durée du règne de Nabuchodonosor, ce qui est fort possible. Dans ce cas, Nabuchodonosor serait probablement le troisième roi de la quatrième dynastie. En effet son règne dura au moins 16 ans (cf. HILPRECHT, BE Ser. A XX, 1 p. 44 n. 1).

donc le début du règne de Nabuchodonosor tomberait en 1858 — 696, soit en 1162 ou la 44° année de la quatrième dynastie, ce qui est possible si N. est le 4° roi de cette dynastie.

Nabonide déclare que 800 ans se sont écoulés depuis la fondation de l'E-ul-mas sous Šagarakti-buriasi) (Šagarakti-šuriaš) jusqu'au moment où il retrouva le temen de ce roi. Nabonide ayant régné de 555 à 539, l'année de l'avènement de S. se placerait au plus tard en 1330 et la fin de son règne au plus tôt en 1355. Si la dynastie kassite se termine en 1206, lé règne de Š. s'étend de 1297 à 1285. Donc le chiffre d'années indiqué par Nabonide serait trop élevé, dans le cas le plus favorable de 42 ans et dans le cas le plus défavorable de 70 ans. La différence est considérable et assez difficile à expliquer. Il importe cependant de noter que 800 représente certainement un nombre rond: si, par hypothèse, on admet que Nabonide compte ici par siècles, il pouvait être amené à compter pour un siècle entier toute fraction de siècle trop forte pour être négligée.

Reste le synchronisme entre Su(mu)-abum et Ilu-sūma, attesté par la nouvelle chronique.²) La date que l'inscription, récemment découverte, de Salmanasar I donne à Irisum fils d'Ilu-sūma est évidemment très-éloignée de celle que nous avons attribuée à Sumu-abum. Il faut, semblet-il, en conclure ou bien qu'Ilu-sūma, contemporain de Sumu-abum n'est pas identique à Ilu-sūma père d'Irisum, ou bien que les Babyloniens et les Assyriens avaient pour cette haute période deux systèmes chronologiques divergents. Le fait qu'Esarhaddon ne donne pas à Irisum la même date que Salmanasar dénote quelque inconsistance dans le système assyrien.



<sup>1)</sup> Si on interprète à la lettre, ces 800 ans seraient comptés non pas de Š. mais d'avant Š. (ul-tu pa-ni), cf. JENSEN, GGA 1900 p. 851; mais alors la mention du temen de Š. serait inexplicable.

<sup>2)</sup> Voir KING, Chronicles vol. I ch. V.

Post-scriptum. — J'ai signalé plus haut p. 183 n. 2 une divergence d'environ 20 ans entre la date que j'ai été amené à attribuer à Burna-burias et celle qu'on peut dégager de la chronologie égyptienne pour le même roi. Le seul moyen, semble-t-il, d'arriver à une concordance serait d'abaisser d'environ 20 ans la date de l'avènement d'Ilīma-ilum: or cela est possible, si, comme le suggère Ungnad (BA VI 3 p. 29), on identifie Damqi-ilisu, mentionné la 37° année d'Ammi-ditana, non pas au roi de la seconde dynastie portant ce nom, mais à Damiq-ilisu dernier roi de la dynastie d'Isin. On aurait pour les trois premières dynasties les dates suivantes:

Ces dates sont parfaitement conciliables avec la donnée de Bavian (voir p. 179). L'avènement (ou la fin du règne) de Nabuchodonosor I se placerait en 1142 et coïnciderait, comme dans le précédent système, avec la 44° année de la 4° dynastie (voir p. 183). L'avènement de Burnaburias se placerait en 1387 (ou un peu plus tôt) et serait distant de 701 ans (ou un peu moins) de la fin du règne de Hammurabi (voir p. 182). La prise de Babylone par Tukulti-NIN-IB se placerait en 1255, par conséquent 566 ans avant la prise de Babylone par Sennachérib (voir p. 180). Seule la donnée de Nabonide, relative à Šagaraktišurias serait inexplicable: si, en effet, suivant l'hypothèse la plus probable, les 800 ans sont comptés de la fin du règne de Š. à l'avènement de N., ce chiffre serait trop fort de près d'un siècle (exactement de 90 ans).

Voici, pour conclure, un tableau chronologique des trois premières dynasties:

```
1° dynastie 1
               2232-2219
               2218-2183
          2
               2182-2169
          3
               2168-2151
          4
          5
               2150--2131
          6
               2130-2088
                            2e dynastie 1 2085-2026
               2087-2050
          7
                                        2
                                         2025-1971
          8
               2019-2022
                                        3 1970-1935
               2021-1985
                                        4 1934-1920
          9
                                        5 1919-1893
          10-11 1984-1929
                                        6 1892-1838
                                        7 1837-1788
                                        8 1787-1760
3º dynastie 1
                                         1759-1734
              1761-1746
                                        9
          2
                                          1733-1727
               1745-1724
                                       10
               1723-1702
                                           1726-1718
          3
                                       ΙI
               1701-1694
          4
          5-21 1693-1363
         22
               1362-1338
         23
               1337-1312
         24
               1311-1205
               1294-1284
         25
               1283-1278
         26
               1277-1265
         27
         28
               1264-1257
               1256-1255
         29
               1255-1254
         30
               1253-1248
         31
               1247-1218
         32
         33
               1217-1203
         34
               1202-1190
               1189
         35
               1188-1186.
         36
```

Rectification. — Dans le précédent n° de cette revue p. 390 n. 1, j'ai rappelé que Bertin avait dès 1885 expliqué le rôle des préfixes da, ta etc. devant le verbe sumérien. M. Halévy, dans la Revue Sémitique (1907 p. 391) revendique pour lui-même la priorité de cette explication. Il est exact qu'elle se trouve déjà en germe dans un mémoire lu par M. Halévy au congrès de Leide en 1883 et publié en 1885 et qu'elle est développée dans un article du même auteur publié en 1901 dans la Revue Sémitique (pp. 234 sqq.). Je regrette que ces travaux m'aient échappé et suis heureux, par cette rectification, de pouvoir donner à M. Halévy la satisfaction qu'il demande.

## Zu den Papyrusurkunden von Elephantine.

Von J. Barth.

Von den Papyrusfunden, die Dr. Rubensohn bei Elephantine gemacht und die an das Berliner Museum gelangt sind, ist ein aramäischer Brief jüdischer Priester an den judäischen Statthalter Bägoi aus dem Jahr 408/7 v. Chr. in doppelter Ausführung, einer vollständigen und einer stark verstümmelten, sowie eine kurze Antwort darauf von Seiten des Bāgoi und des Samaritaners Delājāh, des Sohns Sanballat's von E. SACHAU mit Uebersetzung und Kommentar, sowie mit einer Lichtbildreproduktion veröffentlicht worden. 1) Die Urkunden berühren sich mehrfach mit den Aramaic Papyri discovered at Assuan, die Sayce und Cowley ediert und erklärt haben.2) nicht bloss dem Ort und der Zeit ihrer Entstehung nach, sondern auch sofern vereinzelt dieselben Institutionen und Personen in beiden genannt sind. Während aber die Oxforder Publikation Privatverträge enthielt, haben die Berliner Papyri eine öffentliche kultische Angelegenheit der jüdischen Gemeinde von Elephantine zum Gegenstand, die Bitte um Wiederherstellung ihres Tempels, welchen der hohe Beamte (ברתרכא) וירונג während der Abwesenheit des persischen Präfekten ארשם auf das Andrängen der Priester des Hnūb

<sup>1)</sup> EDUARD SACHAU, Drei aramäische Papyrusurkunden aus Elephantine. Aus den Ahandlungen der Königl. Preuss. Akademie der Wissenschaften vom Jahre 1907.

<sup>2)</sup> Vgl. NÖLDEKE im XX. Bd. dieser Zeitschrift, S. 130 ff. - Red.

durch seinen Sohn נפין, den Heeresobersten, vor 3 Jahren hatte zerstören lassen. Da nach dem Papyrus III diese Erlaubnis von Bagoi und Delajah ohne irgend eine Erwähnung der persischen Zentralregierung erteilt wird. ebenso wie in dem vorangegangenen Gesuch diese Regierung nirgends erwähnt ist, so scheint es, dass diese jüdisch-kultischen Angelegenheiten den palästinischen Gouverneuren Persiens unterstanden, und zwar denen in Judäa und in Samarien gemeinsam. Sanballat von Samarien ist. wie ich vermute, zur Zeit dieses Gesuchs, im Jahre 408/7 v. Chr., nicht mehr am Leben; jedenfalls ist er nicht mehr im Amte. Denn die Bittsteller wenden sich an seine beiden Söhne, nicht an ihn (Pap. I Z. 29), und die Erlaubnis wird, wie erwähnt, in Pap. III, I auch von einem seiner Söhne, nicht von ihm erteilt. Es wäre schwer begreiflich, dass er selbst, wenn er noch im Amte gewesen wäre, in beiden Fällen ausgeschaltet sein sollte.

Die Uebersetzung und Erklärung, wie auch die Lesung zum Teil schwieriger Stellen der Papyri ist in den Hauptsachen schon von Sachau treffend gegeben. Im folgenden möchte ich einige abweichende Erklärungen zu einzelnen Stellen begründen. Geschichtliche Schlussfolgerungen aus den Papyri zu ziehen, sei einem anderen Orte vorbehalten.

I, 1—2. Die Eingangsphrase שלם מראן אלה שמיא ישאל לַהָּם לְשָׁלוֹם muss meines Erachtens mit dem hebr. וַיִּשְאַל לְהָם לְשָׁלוֹם muss meines Erachtens mit dem hebr. וַיִּשְאַל לְהָם לְשָׁלוֹם Gen. 43, 27 (ebenso I Sam. 10, 4; 17, 22; 30, 21) zusammengestellt werden, das ursprünglich • Jemanden nach seinem Wohl fragen« (so deutlich Gen. 43, 27) ist, dann abgeleitet • Jmdn. grüssen«. Daher in der Mischna אפילו המלך שואל selbst wenn der König ihn grüsst« (Berakh. 5, 1), אפילו המלך שואל אח שלום חברו בשם • man ordnete an, dass man den Nächsten mit (Erwähnung des) Gottesnamen(s) grüssen solle« (das. 9, 1). Die Ausdrucksweise im Papyrus • Gott möge (dich) sehr zu jeder Zeit grüssen«

fällt mit dem Endwort des muslim. صلى الله عليه وسلّم, deutschem •Grüss Gott!« zusammen. Das Fehlen des Suffixes •dich« lässt sich damit erklären, dass Bägoi unmittelbar vorher mit מראן בנוהי angeredet gewesen ist.

- I. 5. Das Wort המונית, zu dem das עברו המונית im Pap. Strassburg, ed. Euting, RES 361 Z. 3/4 (einem parallelen Urkundenfragment) gehört (wornach hier עברו von S. ergänzt wird), das Sachau nach dem Zusammenhang als sgeheime Abmachung, Verschwörunge deutet und in den sonstigen Sprachdenkmälern vermisst, entspricht dem jüd.-aram. הומוניא, auch Plur. המוניות >Einigung (vgl. 'Ārūkh u. d. W.). Dessen Bedeutung ist deutlich erkennbar aus der Antithese in 'Ekhā r., Einleit.: Als Israel aus Egypten zog, zogen und lagerten sie in Getrenntheit (oder Streit, היו נוסעים במחלוקת וחונים במחלוקת), als sie aber an den Berg Sinai kamen, wurden sie alle einig (נעשו כולם הומוניא). Eine hebräische Parallelstelle zu der ebengenannten. in der Mekhiltä, hat für unser Wort השוו לב אחר sie wurden im Herzen einig« (Kohut III, 216, wo auch weitere Belege). Die Bedeutung stimmt vollständig mit der in unseren Papyri überein. Es ergibt sich zugleich aus der frühen Verwendung des Wortes in den ägyptischen Urkunden, selbst wenn hier die Endung nig nicht bestände. dass Levy's und Kohur's Ableitung aus dem griechischen δμόνοια falsch ist.1)
- I, 6/7. Der Anstifter der Tempelzerstörung wird וידר לחיא , in III, 6 וידרנג לחיא זך, in II, 6 als וידי כלביא, in II, 6 als וידי כלביא bezeichnet, worin Sachau zweierlei Nisben des Wdrng vermutet. Ich nehme an, dass es zwei Verwünschungszusätze zu seinem Namen sind. Das כלביא erklärt sich ohne weiteres als der Hündisches, בֵּלְבָּיָא, wie ja noch jetzt die Araber ibn kelb als ein solches Kosewort gebrauchen.

<sup>1)</sup> ANDREAS in LIDZBARSKI'S Ephemeris II, 213 Anm. I weist einleuchtend auf Irān. hamāna »zusammen, in Gemeinschaft« hin.

- I, 7; II, 5. Die Endung ה im Stat. absol. von אררה ist das singularische, konsonantische ה, das nicht in ה יש שׁנְּבֶּרָת אָל אָרָה אָל אָרָה וּאַבְּרָת וּאַבְּרָת אָל אָרָה וּאַבְּרָת וּאַבּרָת (vgl. hier die zweierlei Feminin-Endungen) Neh. 6, 5. Es ist assyr. egir-tu, auch hier mit t-Endung, während in dem אַברה Z. 18. 24 die gewöhnlichere Endung  $at = \pi_{\overline{\tau}}$  verwandt ist.

I, 10. In den von Sachau fraglich gelassenen aramäischen Worten (יז steinerne Tore zerstörten sie«): ורשיהם קימו אלך נחש sind die überstrichenen Worte als יו בששיא und ihre •Türen« und יו בשיהם •der Türen«

zu lesen, ') was durch den Zusammenhang mit den ארען 'Toren gesichert ist. Es sind Türeinsätze in den Toren. Merx, Chrestom. targum. 188 hat darauf hingewiesen, dass das Wort in der supralinearen Vokalisation אַדָּן als Segolatform [nicht, wie es gewöhnlich geschieht, אַדָּן geschrieben wird. Unser Plural בְּשִׁשִׁן (wie בּשִּׁשׁ) bestätigt dies nun.²)

Das Verbum in ורשיהם קימו (wofür auch קימון gelesen werden kann) wäre ganz dunkel. Was sollte es heissen: Die Türen aber liessen sie«? Ich möchte die Vermutung äussern, dass entweder ein Schreibfehler in dem p für das ähnliche p [vgl. dessen Form in בּסילה Z. 10], wahrscheinlicher die Ligatur vorliegt und also קימין Holze zu lesen ist. Dann ist der ganze Satz ohne Anstoss und verständlich: Jund die hölzernen Türen und die metallenen Angeln dieser Türen, das Zedernholzgebälk..., Alles verbrannten sie in Feuere. Zu dem Plural קימין vergleiche den gleich folgenden parallelen Plural שלמיא דקימין אור שווים בחש שמים שמים wäre vollständig konform dem אירות נחש שמים.

I, II. Für שירית אשרנא lese man שירית,3) wie im Targum אשרנא, das Uebrige. In dem rätselhaften אשרנא, durch das das gleiche Wort Ezra 5, 3. 9 bestätigt wird, vermute ich nach dem Zusammenhang unserer Stelle die Ausstattung, Einrichtung des Tempels im Gegensatz zu dem Rohbau selbst. Hier steht dann hinter »Säulen

<sup>1)</sup> Während des Niederschreibens dieser Zeilen geht mir von S. FRARNKEL seine Besprechung der Papyri in der Theol. Lit.-Ztg. XXXII Nr. 24 zu, in der er dieselbe Lesung dieser Worte und ebenso das gleich folgende שירים, wie ich, vorschlägt.

<sup>2)</sup> FRAENKEL führt zur Begründung der Schärfung das samaritan. אדן an.

<sup>3)</sup> So auch Fraenkel, der auf das vereinzelte hebr. אַרָית ו Chr. 12, 39 hinweist.

עם שירות Türen, Angeln, Zedernholzgebälk אושרנא עם שירות zusammenfassend nebst der übrigen Ausstattung «, und in Ezra 5, 3. 9 folgt dann ebenfalls sehr passend hinter: אשר hat Euch erlaubt, dieses Haus zu bauen « das »und diese Ausstattung zu vollenden «, וְאָשֵׁרְנָא רְנָה לְשֵׁרֶלֶלְה, weil die letztere der Abschluss des Ganzen ist.

I, 16. (>Wir beteten zu dem Gott des Himmels<) זי החוין בוירונג וך כלביא הנפקו כבלא מן רגלוהי. Man erwartete für die ersten zwei Worte יי החזין >der uns an Wdrng unsere Lust schauen liess<, wie denn in Z. 17 tatsächlich וחזין בהום in diesem Sinne folgt. Aber die Schriftzeichen sind deutlich החיין ebenso wie אחוי in II, 14. Indessen kommt das Aphel אחוי in der Bedeutung von >zeigen, sehen lassen< im Jüdisch-Aramäischen nicht selten vor; vgl. nur אחוי ליה ביריה >er zeigte es ihm mit der Hand
(Sanhdr. 107 b) u. A. m. Dadurch, dass es also mit hebr. הַרְאָח, aram. החוין בוירונג synonym ist, nimmt es an unserer Stelle dessen Rektion und Bedeutung an: החוין בוירונג oer liess uns an Wdr. Schadenfreude erleben
(bzw. in II, 14 das Peal >wir sahen an Wdr. unsere Lust

I, 18/19. (\*Wir haben an den Hohepriester Jehöchanan und seine Genossen, die Priester in Jerusalem geschrieben«) ועל אוסתן אחוהי זי ענני. Sachau übersetzt: \*und an Ustan, seinen Bruder, das ist 'Anānī« und sieht in Ustan-'Anānī einen weiteren Bruder des Jehöchanan mit einem zweifachen Namen. Indessen das müsste mit אוסתן אח׳ זי הו ענני ausgedrückt sein. Da ferner unmittelbar vorher schon die Priester in Jerusalem« angeführt sind, so würde Ustan, wenn er ein Bruder des Hohepriesters gewesen wäre, ja in den Priestern schon mit eingeschlossen gewesen sein. Und ferner, wenn die Schreibenden nicht ausser an Priester auch an einen sonstigen Notabeln in Jerusalem sich gewandt gehabt hätten, so könnten sie nicht sogleich (Z. 19) darüber klagen, dass die הרי יהורה ihnen nicht geantwortet haben.

Zeitschr, f. Assyriologie, XXI.

Desshalb kann die Stelle meines Erachtens nur verstanden werden: »und an Ustanes, den Bruder des 'Anānī«. Beide müssen zu den nichtpriesterlichen Notabeln (יחרי) gehört haben, ענני muss der Bekanntere gewesen sein, (wesshalb אוסתי als sein Bruder nach ihm bezeichnet wird,) Ustan aber, wie sein fremder Name andeutet, besonders gute Beziehungen zu den Persern gehabt oder gar im persischen Beamtendienst gestanden haben. Ein ענני aus königlichem Geblüt, unter den spätesten Abkömmlingen des Königs Jekhonjah, wird 1 Chr. 3, 24 genannt. Dieser kann mit dem Bruder gemeint sein.

Berlin, d. 24. Nov. 1907.

## Neue jüdische Papyri.

Von Th. Nöldeke.

Die drei von Sachau zunächst aus dem von Dr. Rubensonn gefundenen Schatze herausgegebenen Urkunden<sup>1</sup>) überwiegen an Bedeutung bei weitem alles, was bis jetzt von ägyptisch-aramäischen Papyri bekannt war. haben da in zwei Exemplaren die Ende 408 v. Chr. von den Priestern des יהו an בנוהי (Baywas), Statthalter (חחם) von Juda, abgesandte Bitte, zu bewirken, dass den Juden die Wiederherstellung ihres Tempels in Jeb (Elephantine) erlaubt werde, der im Sommer 411 auf Anstiften der Priester des Anubis (חנוב) zerstört worden war. Das eine Exemplar (I) ist vollständig, das andre (II) nur zum Teil erhalten. Dazu kommt ein kurzer Bericht über den Erfolg dieser Bitte (III). Jetzt zeigt sich, dass auch Euting's Papyrus sich auf diese Angelegenheit bezieht. Von I erhalten wir ein Faksimile, das, soweit ich urteilen kann. ohne das Original gesehen zu haben, ganz vortrefflich ist. Die Abbildungen von II und III sollen nachgeliefert werden. Man hätte sie allerdings gerne schon jetzt, wenn für Sachau's Transkription gewiss auch höchstens bei ganz wenigen Buchstaben die Bestätigung durch das Faksimile erwünscht ist.

<sup>1)</sup> Drei aramäische Papyrusurkunden aus Elephantine von EDUARD SACHAU. Aus den Abhandlungen der Königl. Preuss. Akademie der Wissenschaften vom Jahre 1907. Berlin 1907 (46 Ss. Quart und eine photolithogr. Tafel).

»Urkunden« sind diese Papyri allerdings nicht im allerstrengsten Sinne; I und II sind ja selbstverständlich nicht die nach Palästina gesandten Urschriften, sondern von gewandter Schreiberhand<sup>1</sup>) gemachte Kopien. Man könnte sie freilich auch für Konzepte halten; dafür sprächen etwa die kleinen Verschiedenheiten der beiden Texte. Aber die vielen Nachlässigkeiten zeigen, dass wir hier nur flüchtige Abschriften haben. Einige dieser Versehen müssen sofort jedem auffallen, der das Faksimile ansieht, z. B. das Fehlen des על vor מראן in l. 18. Durch II werden aber noch andre aufgedeckt, und so klären sich erst einige Stellen ganz oder doch annähernd auf, die wir ohne II gar nicht verständen. Doch II hat wieder seine eigenen Fehler. Ob überall, wo der eine Text ein, vielleicht nicht durchaus notwendiges, Mehr hat, in dem andern ein Ueberspringen aus Nachlässigkeit oder Bequemlichkeit anzunehmen, mag zweifelhaft sein. — Bei solchem Glück ist es fast unbescheiden, daran zu denken, dass noch weitere Stückchen von II gefunden werden möchten; für ein oder das andre Wort hätten wir das allerdings gern.

Ich habe zuerst, um ganz selbständig urteilen zu können, nur das Faksimile studiert, ohne mich um die Abhandlung Sachau's und um D. H. Müller's²) und Fraenkel's³) Artikel zu kümmern, die ich schon früher hatte als jene. Ich wusste so, als ich mir jenes transkribierte, noch gar nicht, dass II ein zweites Exemplar der Urkunde ist. Und erst nachdem ich noch Esra-Nehemia und Daniel 1—7 gelesen und mir allerlei sprachliche und historische Bemerkungen gemacht hatte, verglich ich meine Transkription mit der Sachau's. Ich kann dieser nur uneingeschränktes Lob erteilen. Ich musste die meinige, die ja allerdings ohne Hülfe von II gemacht war, an ver-

I) Diesen meinen Eindruck bestätigt mir das maassgebende Urteil Euring's.

<sup>2)</sup> Anzeiger der Wien, Akad, d. Wiss. 23. Okt. 1907.

<sup>3)</sup> Theolog, Literaturseitung 23, Nov 1907.

schiedenen Stellen danach berichtigen und fasse auch jetzt nur ganz wenige Buchstaben anders auf als er. Dass Sachau den Text im ganzen auch richtig übersetzt und erklärt hat, versteht sich von selbst; im einzelnen sehe ich da freilich manches anders an als er.

Zeile 1. Das erste Wort sieht zwar wie א aus, aber da diese Präposition sonst dem Aramäischen verloren gegangen ist, möchte ich fragen, ob der Papyrus selbst nicht doch die Lesung א zulässt; die Urkunde verwendet ja sonst, ebenso wie die aramäischen Stücke im Esra, א im Sinne des hebräischen א, des syrischen בב Ist א hier aber unanfechtbar, so möchte ich darin eher einen Hebraismus als eine aramäische Altertümlichkeit sehen.

Unser ידניה ist kaum mit einem der gleichnamigen Männer in Cowley's Papyri identisch, da keiner von diesen als »Priester« bezeichnet wird. Wie der Name zu vokalisieren, ist unsicher. Dass dessen verbaler Teil das vielleicht verderbte an. λεγ. ganz unsicherer Bedeutung יְרוֹן Gen. 6, 3 sei, ist recht unwahrscheinlich. Näher liegt אלישפט, יהושפט, שפטיה, הניאל.

- ושאל בשלמה grüsse unsern Herrn vielmals (. בּבְּרֵים , resp. מאל בשלמה, eigentlich \*fragte nach seinem Wohlbefinden (,¹) ist \*grüsste (; das von Sachau vermisste Pronomen der 2. Person wird wie ווא höflich durch מראן ersetzt (hier Genitiv). Arabisch wäre es (modern סוד. (الله عليه وسلّم; vgl. الله عليه وسلّم
- 5. Dass hinter אכרו das Verb עכרו fehlt, zeigt Euting's Papyrus. Es wird »Verabredung, Intrigue« oder

<sup>1)</sup> In dieser Redensart hat das Syrische das Peal in der nicht mehr gefühlten Bedeutung »fragen, nachfragen« beibehalten, während das Peal da sonst »bitten, verlangen« bedeutet, das Pael »fragen«. Man erkundigt sich nicht nach dem Befinden schlechthin, sondern des guten Omens wegen nur nach dem Wohlbefinden.

dergl. bedeuten. Aber dass es ein aramäisches Abstrakt, kann ich nicht glauben; dann wäre ja מנו zu erwarten (wie auch Müller sagt). Und eine Ableitung vom hebräischen במון Lärm, lärmende Menge« ist formal wie dem Sinne nach unzulässig. Sollte hier nicht ein persisches Wort sein? Eine Zusammensetzung mit hamō »zusammen« passte ja gut.

- 6. In יגרשו (8) sehe ich bestimmt Subjunktivformen.
- חיא nehme ich als לחיא deletus resp. delendus, d. i. der Verfluchte«. Vgl. לשל 'Antara 6, 4; 'Urwa 3, 13 und oft; auch בَّى اللهُ فلانا 'Hudh. 58, 3. Das Partizip geht nicht darauf, dass der Mann schon tatsächlich beseitigt ist, sondern ist formelhaft für den Toten beibehalten. Dieselbe Bezeichnung in III rührt natürlich nur von dem die Botschaft übermittelnden Juden her. Ich beharre bei dieser meiner Erklärung auch gegenüber der Muller's, der אירוא aktiv als »Vertilger« fasst.

אגרח kann schon dem Sinne nach nicht gut Plural sein; warum sollte er an seinen Sohn mehrere Briefe schicken? Und dass אגרָח eine aramäische Form des stat. absol. sein könne, müsste erst bewiesen werden. Ich sehe hier einen Hebraismus: אַגְּרֶח.

- 8. עם חליהם wohl mit ihrem Anhängsel d. h. sihrer Gefolgschaft. Das II, 6—7 dafür stehende וניהום ist etwa mit ihrer Genossenschaft; das persische zana hier im Sinne von zantu. والله اعلم.
- 9. בנין פּסילה könnte allenfalls auch בנין פּסילה sein: eine Konstruktion wie מַעַשֵּׂה עֲבַה Ex. 39, 15; מַעַשֵּׂה הָשֶׁח Ex. 38, 4. Zu dem 2. Wort vgl. u. A. בּוֹבֵּן יָפַּשִּׁר בַּוֹית Ez. 40, 42.
  - וס. Bei ברש denkt man sofort an das gleichbedeutende

hebräische אות, und bei dieser Identifizierung muss es wohl bleiben, so ungewöhnlich der Lautwechsel ist und obgleich sich allenfalls نكس stossen « heranziehen liesse.

Ich habe sogleich מוסר פושרא דו אידים אדיהם (innerhalb der grossen Tore); ebenso Fraenkel. Das doppelte ש ist ganz in Ordnung wie das doppelte ש ist ganz in Ordnung wie das doppelte יי in שקקן ist richtig, sondern אידים; s. die superlineare Vokalisation im Targum Josua 2, 19 (Praetorius) und Merx, Chrest. targ. 188, sowie die Punktation des Wortes im Onkelos von Sabionetta. קימו sustulerunt). Der Zusammenhang scheint diese, allerdings sehr auffallende Bedeutung zu fordern.

וו. Nach מטלל hat der Schreiber von I ein paar Worte ausgelassen, die II hat. Er hätte dann wenigstens מטללא setzen sollen.

Ich habe wie Fraenkel ohne weiteres שירית gelesen בירי, christl.-paläst. בּיִב אָּאָרִית Es kann übrigens שִּירִית gewesen sein; cfr. בּיב בּיב Das folgende אשרנא bringt uns für dasselbe Wort אשרנה Esra 5, 3. 9 nicht viel weiter, wenn es auch Manches, was darüber gesagt worden, hinfällig macht. Es muss etwas sein, das durch Feuer zerstört werden kann. Ich möchte darin einen allgemeinen Ausdruck sehen wie Apparat« »ganze Ausstattung« (sei es im Bau: Gebälk u. s. w., seien es Hausgeräte).

12. Ob der stat. absol. אַשְּׁהָ oder der stat. emphat. אַיָּשְׁהָ II, 10 richtiger, möchte ich nicht entscheiden. Unser Bibeltext hat allerdings in dieser Redensart den determinierten Ausdruck שורף בַאָּשׁ.

אור בור ist nicht bloss >vermutlich ein Schreibfehler. Auch beim Konstatieren andrer Nachlässigkeiten drückt sich Sachau etwas zu vorsichtig aus. Dass man אורב auffassen dürfe, ist äusserst unwahrscheinlich. Dagegen bin ich nicht abgeneigt, die vielen ן der 1. Pl. z. B. אולהן, לך, לף, חפשפה denen doch einmal אונים vorkommt II, 14, wozu

אנחנה 15. 20 = II, 13. 18 stimmt, als אורונה 20 שמדנה 15. 20 = II, 13. 18 stimmt, als אורונה 20 שמדנה 15. 20 ב II, 13. 18 stimmt, als אורונה 20 ב 15. 20 ביל 20 בי

שנדעקתא הוה bei מנדעקתא befremdet allerdings wie noch verschiedene Inkonzinnitäten der Art. Vielleicht gebrauchte der Dialekt bei הוה und beim Passiv überhaupt gern oder regelmässig den Sing. masc. Das wäre nicht ohne Analogie. Aber עבידין 20 für עבידין (sicher nicht für עבידין) halte ich doch für einen Schreibfehler. Die Fälle, in denen das Biblisch-Aramäische im Ktib beim Plural die Maskulinfür die Femininform hat, sind anders.

- 15. In der Auslassung des י vor [צי[מין II, 13 sehe ich wieder einen Fehler.
- 16. Man möchte gern החזין haben, aber das i ist unverkennbar, und wenn es durch אוינא II, 14 wirklich bestätigt wird, so bleibt nur die Annahme übrig, dass >zeigen als Kausativ von >sehen betrachtet und ebenso wie הוה des →Anteils konstruiert wurde; vgl. הראה ב 59, 11 und, woran mich Littmann erinnert, schon הראני Mesa 4.

Ich übersetze: Die Hunde rissen die Fessel von seinen Füssen«. Der Mann lag oder stand gefesselt auf offner Strasse, und die Hunde zerrten an seinen Banden.

- 17. gewünscht « ist zu wenig für בעו. Es handelt sich um tätliches Bemühen.
- 18—19. Ich sehe keinen Anlass, anders zu übersetzen als "wie's am nächsten liegt": »Ostān, den Bruder des "ענני". Für »O., der (auch) "y ist« (ὁ καὶ) würde man doch ויי

erwarten. Der Dialekt hatte vielleicht schon keine Form des stat. constr. von או mehr. Dass wir von diesem Manne nichts wissen, kann doch die Uebersetzung nicht beeinflussen. Das Original von II sichert wohl die Lesung ענוי In I könnte es allenfalls auch ענוי mit einem etwas lang geratenen i sein.

- 21. Ein Demonstrativ יכו befremdete an sich nicht neben dem רכא, רכי der Cowley'schen Papyri'), aber man erwartet hier noch ein Substantiv der Zeit. Da II, 19 dafür יים steht, so ist Sachau wohl mit Recht geneigt, in I eine Verschreibung anzunehmen. Aber auch II kann nicht ganz richtig sein; es müsste doch וך יומא heissen.
- 22. Zu בעלי יב ist noch בעל) auf phönizischen Münzen zu vergleichen. S. Lidzbarski s. v.
- 27. Das i vor ארקה ist möglicherweise zulässig zur Einführung des Nachsatzes. Auch« heisst es schwerlich. Ein solches auch« passte hier nicht gut, und ins Syrische ist o in dieser Bedeutung wohl erst als Nachahmung von auch« gekommen. Wahrscheinlich ist das i doch fehlerhaft.
- 28. Die Worte מן וכי sind sehr unklar. Dass אוֹם hier schlechtweg ein bestimmtes Silberstück = Šeqel sei, ist mir bedenklich, und auch bei dieser Annahme kommt keine brauchbare Konstruktion heraus. Der Sinn ist allerdings wohl sein pro mille. Wie liederlich der Text, zeigt אלף, wobei man sofort an אלף denkt, ohne dass man bei der Dunkelheit der ganzen Stelle es doch hätte wagen dürfen, sich dafür zu entscheiden, wenn II, 26 es nicht böte. Für das Ende der Zeile schlage ich die Uebersetzung vor: sund beim Gold entsprechende, ziehe somit אול זנה
  - 29 wird wieder ein שלחן zu streichen sein.

<sup>1)</sup> Als Form des stat. absol. kommt and noch im Christlich-Palästinischen vor; s. Schulthess s. v.

<sup>2)</sup> S. diese Zeitschrift XX, 139 f.

Die Vorstellung, welche ich mir nach den Cowley'schen Dokumenten von den Juden in Elephantine gemacht hatte, muss ich jetzt mehrfach modifizieren. Sie hatten also ein grosses, glänzendes Heiligtum, das aramäisch mit demselben Gattungsnamen bezeichnet wurde wie die ägyptischen Tempel (I, 14 = II, 12), und brachten reiche Opfer dar. Sie fühlten sich im Stande, das zerstörte Gotteshaus und den kostspieligen Kultus ganz wiederherzustellen. Die Gemeinde gebot also über bedeutende Mittel. Dass diese Juden eine Militärkolonie waren, 1) bleibt zwar möglich, wird aber durch Sachau's Urkunden wenigstens nicht weiter bestätigt.

Sie wenden sich an den Statthalter von Juda und an die Söhne Sanballat's, des (einstigen) Statthalters von Samaria. Nicht als ob diese offizielle obrigkeitliche Befugnisse in Aegypten ausüben konnten, sondern man wünscht von ihnen Empfehlungen, die den Statthalter von Aegypten bestimmen sollen, den Wiederaufbau zu gestatten. Aber Gaboas²) wird allerdings als besonderer Günstling des Königs und des Serais, worauf II, i hingewiesen wird, aussergewöhnliche Macht gehabt haben, eine Empfehlung von ihm also mehr als ein freundschaftlicher Rat gewesen sein.

Der jüdische Tempel war schon vor der persischen Eroberung erbaut worden, vermutlich nach Zerstörung des Tempels in Jerusalem. Das hätte sich ja auch allenfalls mit einiger Interpretationskunst dem Wortlaut unseres Pentateuchs anpassen lassen. Aber diese Juden wünschen noch 408, als in der heiligen Stadt längst ein neuer Tempel stand, sehnsüchtig, den ihrigen wieder zu errichten. Sie sind über dessen Zerstörung und die Unmöglichkeit, Gott מנחה ולבונה ועלוה tychen darzubringen, tief bekümmert, fasten

<sup>1)</sup> Was Josephus Ant. 11, 8, 6 (§ 345) erzählt, kann zwar so nicht richtig sein, aber etwas Tatsächliches wird ihm doch zu Grunde liegen, und das wären Militärkolonien aus Palästina in der Thebais.

<sup>2)</sup> Wohl ein Eunuche; s. Justi's Namenbuch s. v.

und tragen Trauerkleider. Daraus folgt m. E. mit Sicherheit, dass der Pentateuch, wie wir ihn kennen, der durchaus nur einen Tempel zulässt, für diese frommen Leute noch keine Autorität war. Da sie sich aber ausdrücklich an den hohen Priester in Jerusalem und die Vorsteher der dortigen Juden wandten, so haben sie sich als Glieder der grossen jüdischen Gemeinde gefühlt, sind nicht bewusste Separatisten gewesen. Die Rezeption des Pentateuchs in seiner definitiven Gestalt war eben noch nicht zu ihnen gedrungen, wenigstens nicht als für sie bindend anerkannt. Sie war also damals noch nicht sehr alt. Damit fällt jede Möglichkeit, jenen Abschluss des Pentateuchs in eine ältere Zeit zu legen als die Esra's.') Ich möchte glauben, dass dies das allerwichtigste Ergebnis der Sachau'schen Papyri ist.

Sanballat,<sup>2</sup>) dessen Söhne 408 einflussreiche Leute waren, kennen wir als Gegner Nehemia's (445—433). Er war verschwägert mit dem damaligen hohen Priester Eljaschib, dem Vater des Johanan, den unser Dokument für 411 als hohen Priester in Jerusalem nennt;<sup>3</sup>) vgl. Neh.

I) Ich habe mich lange gegen die GRAFF-WELLHAUSEN'sche Hypothese gesträubt, war aber doch von ihrer Richtigkeit der Hauptsache nach schon vor dieser letzten Bestätigung überzeugt. Allerdings nehme ich an, dass der späte Versasser der »Priesterschrift« zum Teil weit ältere Stücke ausgenommen hat.

<sup>3)</sup> Gewöhnlich nimmt man an, dass יונחן Neh. 12, 11 ein Versehen für יונחן sei; schon Josephus identifiziert die Namen. Aber dann hat man den unwahrscheinlichen Fall, dass fünfmal direkt der Sohn dem Vater sukzediert hätte. Ich möchte meinen, dass die Liste der hohen Priester Neh. 12 unvollständig, dass der hohe Priester Johanan etwa ein Bruder des hohen Priesters Jonathan gewesen sei. Johanan muss nach 411 noch lange amtiert haben, und ebenso Jaddua, wenn dieser nämlich unmittelbar auf jenen folgte und wenn er noch Alexander's Siege erlebte, worauf allerdings auch die Worte מל (ער ל רווש הפרטי Oder) אול על (ער ל ישור הפרטי) וויי Neh.

12, 23. 13, 28. Damit steht jetzt ganz fest, dass Nehemia nicht unter Artaxerxes II. (404—358), sondern unter Artaxerxes I. (464—424) in Judäa gewirkt hat. Damals wurde, was Esra (seit 458) getan, erst mit Hülfe der obrigkeitlichen Macht Nehemia's in Judäa wirklich durchgesetzt;¹) allein in die weite Ferne drang die neue Gesetzgebung nicht so rasch. Wir begreifen aber, dass der hohe Priester und die >Edlen der Juden Jerusalem's ihren zurückgebliebenen Glaubensbrüdern in Elephantine keine Antwort zukommen liessen. Sie konnten eben die Erbauung eines zweiten Tempels durchaus nicht begünstigen; wer opfern wollte, der sollte nach Jerusalem kommen. Der Sohn Sanballat's konnte sich eine solche Unterstützung der Juden in Elephantine schon eher erlauben III, 1, wenn er sich auch als Israelite fühlen mochte.²)

Ist der Tempel in Elephantine nun wirklich wieder erbaut worden? Ich halte das für sehr unwahrscheinlich. Die Erlaubnis dazu war allerdings nach Papyrus III erteilt, aber im selben Jahre fiel Aegypten vom persischen Reiche ab, und etwa 60 Jahre versuchten die Perser ver-

<sup>12, 22</sup> führen. — Was Josephus sonst von diesen Männern erzählt, wird nicht ohne geschichtlichen Grund sein, ist aber mit Fabeln vermischt. Wenn er den Bruder Jaddua's, Manasse, die Tochter des »Kuthäers« Sanballat heiraten lässt, so bringt er Ereignisse zusammen, die 100 Jahre auseinander liegen.

t) Dass Nehemia und Esra zusammengearbeitet haben, ist mir zweiselhaft; was daraus im Nehemiabuche deutet, ist vielleicht erst durch späte Zusätze hineingekommen.

<sup>2)</sup> Die beiden Söhne Sanballat's führen die gut israelitischen Namen und ישוֹמיה I, 29 (welche Namen durch ein Spiel des Zusalls auch Jer. 36, 12, 14 nahe beieinander stehn). — Das dem Vater von Nehemia gegebene Epitheton אַרָּהְיִר Neh. 2, 10. 19. 13, 28 gehört wohl zu dem moabitischen Epitheton קרובים, geht aber vielleicht auf die Mutter, wie Nehemia seinen andern Widersacher Tobia aden ammonitischen Knechta wohl als Sohn einer Ammoniterin nennt. Ein echter Ammoniter hätte kaum מוביה geheissen. Welchen Anteil diese beiden Männer an der Separation der Samaritaner haben, lässt sich nicht mehr bestimmen.

geblich, es wieder zu unterwerfen. Da hatten die Priester des Anubis beim Volk und bei den einheimischen Regenten gewiss ein solches Ansehn, dass sie nicht erst Geld und gute Worte aufzuwenden brauchten, um die Herstellung der verhassten עבורה זרה צע עבורה עות die Handhabe gegen die Juden bot wohl eben noch, dass sie sich um die Gunst der persischen Machthaber bemüht hatten. Vielleicht wusste man gar, dass sie schadenfroh auf das Wüten des Kambyses gegen die ägyptischen Heiligtümer hingewiesen hatten.

Wenn unsre Urkunde sagt, dieser König habe salle Tempel der ägyptischen Götter vertilgt«, so ist das zwar übertrieben, aber wir haben hier doch eine Bestätigung dessen, was Aegypter mit gutem Grunde dem Herodot berichteten.

Strassburg, den 8. Dezember 1907.

Nachtrag. Kaum hatte ich diesen Artikel an die Redaktion abgesandt, als ich Lidzbarski's Besprechung der Sachau'schen Papyri in der vom heutigen Tage datierten Nummer der Deutschen Literatur-Zeitung erhielt. Da wir ganz unabhängig von einander gearbeitet haben, so wird die weitgehende Uebereinstimmung in Bezug auf Einzelnes wie auf das Ganze einigermaassen für die Richtigkeit unsrer Vorschläge sprechen. Zu לחית (\*den Tod eines Vertilgenswerten (\*?) Nerab I, 10 übersehn. מות לחות I, 8 hält L. für entstellt aus dem hebräischen בליהם; dem entspreche בליהם kann ja eben so gut früh ins Aramäische gekommen sein wie zana it.

Strassburg i. E., den 14. Dez. 1907. Th. N.

Anmerkung der Redaktion. Es bedarf wohl kaum der Versicherung, dass die vorstehenden vier Artikel, die bei der Wichtigkeit der Gegenstände sämtlich im laufenden Heft dieser Zeitschrift zum Abdruck gebracht wurden, völlig unabhängig von einander sind. Weder die Herren Pöbel und Thureau-Dangin noch die Herren Barth und Nöldeke haben, da die Sonderabzüge ihrer Beiträge jedesmal gleichzeitig versandt wurden, irgendwelche Kenntnis vom Inhalt der entsprechenden Arbeit über dasselbe Thema erhalten können.

### Der Reis.

Von Immanuel Löw.

### 1. Sprachliches.

Der Reis heisst mischnisch, nach beliebter Nominalform hebraisiert, אוֹהָא, ') pal.-aram. — wie so oft, unter Einfluss des Hebräischen — ebenso (jTer II 41<sup>d</sup>, 26 בשלון (jSabb III 6<sup>b</sup>, 23, jMaas I 49<sup>b</sup>, 19 so l.), minder richtig אוריזא jNum 15, 19 Ginsburger (wo auch אוריזא). Samaritanisch ist das Wort nicht belegt, denn die LAA בעורז und בארז קליף Ex 16, 31 für בארז קליף sind nur echt samaritanische Verschreibung«, die aber die Uebersetzung des Samareitikon ὡς σπέρμα ὀρύζης veranlasst hat.²) Jüdisch-babylonisch ist ארווא, ') dem das arab. יוֹל entlehnt sein dürfte. ') Taan 24<sup>b</sup> erhalten hat,

<sup>1)</sup> TBer IV 9, 6, 22, j VI 10<sup>b</sup>, 10, b 37<sup>a</sup>, Pea 8, 3, Dem 2, 1, T II, 47, 9, Švi 2, 7, 10, Chal 1, 4; 3, 7, 10; 4, 3, T II 98, 22, TNed IV 279, 17, Bm 3, 7, b 40<sup>a</sup>, Tebjom 1, 1, T I 684, 15, Pes 35<sup>a</sup>, Rh 13<sup>b</sup>. Unrichtig wird (ob für Iris?) TŠvi V 68, 6, j VII 37<sup>b</sup>, 28 sein.

<sup>2)</sup> S. Kohn in MS 38, 5. LXX hat für τη nicht δρυζα trotz Kohut I 2772 und Krauss s. v.

<sup>3)</sup> Pes 50<sup>b</sup> l. Z., MsM irrig אורן, 114<sup>b</sup>, Gaon Lyck Nr. 45 p. 18<sup>a</sup>, Schibbole ha-Leket p. 126 Buber, irrig Tor. schel Rischonim II 5, 5.

<sup>4)</sup> jol und jo BA, BB, Maimuni, Dem 2, 1, Kolbo 194, Orchoth Chajjim 37°, 5. Armenisch oris HÜBSCHMANN 369, LAGARDE, gA 24, 224. — D. H. MÜLLER, Mehri III 93 Nr. 34. 126 Nr. 1 irôs, irehos.

nicht Reis, sondern Arsinoë, der grosse Stapelplatz für Getreide. Es heisst »Weizen aus Arsinoë«.1) Wellhausen führt mand. ארזיא aus Thesaur. 213, 16 an. Dazu bemerkt Nöldeke brieflich: Die Stelle SR I 213. 15-16 lautet: Sei ein wahrer Nasoräer ברמו עכארא מסררא יא בגאוא (l. 16) wie der ordentliche Ackersmann, der die Erde bearbeitet und in ihr Saaten emporbringt (aufwachsen lässt). וארזיא ist auf keinen Fall »Reis«; hier wäre eine spezielle Frucht schlecht angebracht und auch die Form warze passte weder zu δουζα noch zu vrthi. ארויא ist ohne Zweifel das pers. ¿, das merkwürdigerweise auch im Np das anlautende, behalten hat, aber daneben das re-ورزیدن wie das Verbum و guläre برز scheint beliebter zu sein als بَرْزِيكن ,بَرْزِدِي ،بَرْزِ

Als syrische berechtigte Form kann ich nur hoi anerkennen.<sup>2</sup>) Das aus Bar Kepha angeführte einmalige hoil<sup>3</sup>) ist die jüdisch-babylonische Form des Wortes, während hoiol PSm 93 (und natürlich auch im kleinen psm 533) nur das transkribierte griechische Wort ist.

Auch 113 BHebr, ZDMG 40, 4514) bei Brock. ist zu

<sup>1)</sup> Vgl. שב חיטי ארונייתא Gitt 702, 2. Arsinoë Stapelplatz für Getreide: Wessely. Die Stadt Arsinoë 48.

<sup>2)</sup> Pes., Galen-Uebers., BHebr (List of plants 97), Honein (DBB 668), KDg, Sindban, PSM 3846, DBB 824. 1881. CARD. 465: ησί. [Nöldeke brieflich: »Für ησί habe ich noch Thomas Marg. 269, 22. 270, 1, wonach man in Dēlum und Gēlūn das Brot aus ησί backte, da es dort keinen Weizen und keine Gerste gebe. Ich denke, noch jetzt wird in den Ländern südlich vom kaspischen Meer Reis gebaut.«]

<sup>3)</sup> Ueber 1001 DBB 285 s. KRAUSS II 26.

<sup>4) [</sup>NÖLDEKE brieflich: »Für das von MORALES hier gegebene | 17|5 hat BUDGE'S Ausgabe The laughable stories S. 123 Nr. 596 zweimal | 175. In der

arabischen Vorlage, die BHebr benutzt haben wird, stand gewiss ;,.«]

bezweifeln, obwohl es nach ns hi rizâ, Maclean, möglich ist. hi K bei PSm 3846. 3876 ist falsch.

Alle diese Formen gehen aufs Griechische zurück. [Nöldeke brieflich: عَرِّ الْ Reisgericht, Reisbrei. Es kommt Tab. 1, 2127, 17 bei einem Ereignis des Jahres 19 d. H. vor. So in einem Gedicht des 3. Jhrh. d. H. Mas'ūdī 8, 401. Aus früh-abbasidischer Zeit hat Baihaqī (ed. Schwally) 2 Stellen mit قَرِي الله Reisgericht 554, 13. wo der Koch dem Barmekiden Jahjā dies Gericht mit Nafta statt mit Kokos-Oel bereitet, und 591 ult. 592, 2.

auch die merkwürdige Form زُنْ und diese wird belegt von Gawäliqī, ZDMG 33, 217. Diese Form mit n macht es doch fraglich, dass die aramäischen und arabischen Formen aus dem Griechischen stammen. Gawäliqī a. O. hat die Formen أَرْزُ أُرْزُ أُرْدُ أُرُدُ أُلْدُ أُلْدُ أُرْدُ أُرْدُ أُرْدُ أُرُدُ أُرْدُ أُرُدُ أُرُدُ أُرُدُ أُرْدُ أُرُدُ أُرْدُ أُرْدُ أُرُدُ أُرِدُ أُرُدُ أُرُدُ أُرُدُ أُرِدُ أُرُدُ أُولُكُ أُلِكُ أُلِكُ أُورُ أُرُدُ أُلُونُ أُورُكُ أُلِكُ أُلِكُ أُلِكُ أُلِكُ أُلِكُ أُلِكُ أُلِكُ أُلِك

Das  $\zeta$  der griechischen und semitischen Formen deutet auf iranische Vermittlung; da wird ja indisch k zu  $\gamma$  resp. zu  $\pi$  (so regelrecht nach n).  $\alpha$ 

Obwohl schon zur Perserzeit die Reiskultur bis zum Euphrat vorgedrungen war, 1) so kam diese indische 2) Pflanze erst in der Zeit nach Alexander nach Syrien, wie denn der Reis sich — wohl infolge der Schwierigkeit des Anbaus — nur langsam verbreitete und nach Europa erst durch die spanischen Araber kam. 3) Nach Gustav Oppert

<sup>1)</sup> HEHN 6 488.

<sup>2)</sup> Maimuni הברואות הבריאות 16 weiss, dass der Reis in Indien gegessen wird.

<sup>3)</sup> HEHN 6 489.

Bisher unerklärt war die Glosse عمر على برنج DBB 2071, PSM. 4458. Das ist verschriebenes temn, temen, das in Mittelarabien jetzt für Reis übliche Wort dunkler Herkunft. (Nöldeke brieflich: Das moderne نتر ist wohl aus Indien. Auf keinen Fall semitisch. Es ist gebräuch-

<sup>1)</sup> KOHUT, Studies 398.

<sup>2)</sup> LAGARDE, gA 24, 224. אַלְבֶרנֵגָ Barzillaj, Jezira 230. 348. פֿירינג Tobia Kohen s. unten.

<sup>3)</sup> DBB 432. 285 n. 16. Laloio 668 PSм 1068.

<sup>4)</sup> Stellen für خُرني السمة paen., السمة, 3, إلسمة, 3, إلسمة, 3, إلسمة والمعالمة العلمة العلم

<sup>5)</sup> VOLLERS, ZDMG 50, 629. Reis in Arabien ZDMG 49, 714. Zeitschr. f. Assyriologie, XXI.

lich im 'Irāq und in Arabien selbst. Das Glossar zu Socin's Diwan aus Centralarabien hat (III 251) timmān Reis, auch temēmene (Deminutiv = יווע und wird u. A. verwiesen auf Doughty 1, 153 temmn, river rice from Mesopotamie. De Goeje stellt im Glossar zu den Geographen IV 198 den in Chūzistān üblichen Ausdruck für ein ganz kleines Gewicht تبونة zu diesem Worte. Das war mir nicht wahrscheinlich; aber als ich die zitierte Stelle Muqaddasī 417, 13 nachschlug und da fand, dass Muq. selbst dazu setzt: وهي الأرزة يسبونها تبونة تبونة تبونة تبونة تبونة تبونة تبونة والمنافقة وال

Von fremdsprachlichen Glossen in der rabbinischen Literatur ist zu erwähnen: riso RISip. Pea 8, 3, Švi 2, 7. Kolbo 19<sup>d</sup>, דייד Lebusch und Mag. Abr. Or. Ch. 208, 7.

179, 9, aber dies Zitat ist leider falsch.«]

#### 2. Geschichtliches.

R. Jochanan b. Nūrī, der sich auch sonst für botanischhalachische Spezialitäten interessierte, wollte den Reis unter
die Getreidearten eingereiht wissen, konnte aber mit seiner
Meinung gegen die Mehrheit der Schriftgelehrten nicht
durchdringen. Doch zeigt seine Opposition, dass keine
alte, unanfechtbare Praxis für die Klassifikation des Reises
vorlag. Er und sein grosser Zeitgenosse R. Akiba¹) sind
die ersten, deren Name in Verbindung mit dem Reis
vorkommt; es ist darum nicht wahrscheinlich, dass man
den Reis in Palästina wesentlich früher, etwa schon um
die Mitte des ersten vorchristlichen Jahrhunderts angebaut
habe.²) Zum Eingange des ersten Jahrhunderts, wohin uns
eine Generation vor R. Akiba führt, stimmt nun sehr gut,
wenn Strabo berichtet, man baue auch in Niedersyrien

<sup>1)</sup> TBm III 376, 25.

<sup>2)</sup> J. Enc. s. v. Botany p. 334.

Reis. Die Worte καὶ ἡ κάτω δὲ Συgla φύει bei Strabo XV 1, 8 hält ΗΕΗΝ, wie es scheint mit Recht, für einen Zusatz Strabo's zu dem Berichte des Aristobulos, eines Begleiters Alexander's d. Gr., über den Reisbau in Baktriana, Babylonien und Susis.

Ich kann mich darum der sehr ingeniösen und bestechenden Konjektur Wellhausen's,¹) so gelegen mir ein Beleg für Reis bei Sirach wäre, nicht anschliessen. Zu dem geschichtlichen Grunde kommt hinzu, dass Reis nicht das richtige Bild gibt und dass  $\delta \epsilon \tilde{v} \mu a$  schlecht zu dem stehenden sumpfigen Wasser passt, in welchem die Reissaat gedeiht.

### 3. Sachliches.

Der palästinische Reis hatte schon in mischnischer Zeit eine besondere Qualität; er war, wie es scheint, von besonderer Weisse, die sonst nur in der Gegend von Antiochien<sup>2</sup>) vorkam, doch soll auch der antiochenische Reis rötlicher gewesen sein.<sup>3</sup>)

Ueber den Anbau des Reises berichtet die Mischnah gelegentlich, man dürfe die Saat im Sabbatjahre wohl einschlemmen — das dürfte Dan meinen —, aber nicht die

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Wellhausen will nach brieflicher Mitteilung S. Fraenkel's Sir. 39, 13 für Rose: Reis lesen. Ich weiss nicht, ob W.'s Konjektur schon veröffentlicht ist und habe die vorliegenden Bemerkungen über den Reis auf die Mitteilung Fraenkel's hin geschrieben.

<sup>[</sup>Nöldeke brieflich: »Die Annahme W.'s ist wirklich bedenklich. Der syrische Text stellt manches um. Seine אוון hängen wohl mit der Verwechslung von לבנה und לבנה Vers 14 zusammen.«]

<sup>2)</sup> חולת אנטוכיא (jHor III 48\*, 45, Jalk. Prov. 956 aus Vaj. r. 5, 4

— irrig חולות — Debar. r. 4, 8 א לחולתה של של ה so l. —) TDem II
47, 9, jII 22<sup>d</sup>, 11, irrig RŠ zu Dem 2, 1 שכחולתא ושכאנטי und חילת weder אירול בורן ובורן ist, trotz

JASTROW 194, identifiziert. Maim. zu Dem 2, 1. Reisbau bei Tiberias:

BUHLE, Calendarium Palaest. oeconomicum, Göttingen 1785 p. 29.

<sup>3)</sup> jDem II 22<sup>b</sup>, 74 אכתר הוא סימוק הוא אכתר אכתר הוא אכתר אכתר אכתר אכתר אכתר שי wird mit der Marginalnote als Korruptel von אנטוכיא anzusehen sein, trotz FL. zu Ly I 280 und Azulaj, der ירוק erklärt, also an ביבי denkt.

Blätter abschneiden — מכסחץ Švi 2, 10 —, um die Körnerbildung zu befördern. Die Reissaat, sowie die der Gefährten des Reises in der tannaitischen Terminologie: Durra, Hirse und Sesam, reift nicht gleichzeitig, sondern strichweise, darum wird ihr Verhältnis zum Sabbathjahre nicht wie das der Getreidearten nach dem Anfangsstadium der Reife, sondern nach dem Wurzelschlagen bestimmt. Nach anderer Ansicht griff man auf das Wurzelschlagen zurück, weil der durchschnittliche Reifegrad sich beim Reis nicht gut bestimmen lässt. 1)

Der Schwund für enthülsten Reis wird wie für Weizen auf 2,5% pro Jahr berechnet, während er sich für Gerste und Durra auf 5%, für unenthülsten Reis, für Emmer und Leinsaat auf 10% stellt.2)

Der Reis wird enthülst<sup>3</sup>) und kommt so in den Handel. Er wird hauptsächlich in gekochtem Zustande gegessen,<sup>4</sup>) auch am Pessach, da er für keine Getreideart gilt<sup>5</sup>) und auch keine eigentliche Brotfrucht ist. Man kennt in Palästina viererlei Arten der Zubereitung<sup>6</sup>) durch Kochen, wobei der Aufmerksamkeit nicht entging, dass der gekochte Reis die Wärme auffallend lange hält.<sup>7</sup>)

Eine eigentliche Brotfrucht ist der Reis, wie gesagt, nicht; doch wurde aus Reismehl, eventuell unter Zusatz

<sup>1)</sup> Švi 2, 7, RŠ zSt. jII 342, 3. 11, Sifra Behar 105c, RAbD zSt. Rh 13b. nicht »Hülsenfrüchte, die enthülst werden« (Levy), bei RISip. durch Beete wiedergegeben. R. Chananel schweben dabei die Beete vor, in welche die Reisselder durch die Dämme geteilt werden.

<sup>2)</sup> Bm 3, 7, T III 376, 23, b 40a.

<sup>3)</sup> אינן הלופין TTebj I 684, 15, שאינו קלוף Bm 40. Unenthülsten Reis soll שעורה של שעורה של bezeichnen, doch scheint der Ausdruck eher auf die Rispe zu gehen. Pea 8, 3, jTer I 40d, 5.

<sup>4)</sup> מכושל־חי Pea 8, 3, jTer I 41 d, 27. בשלון אורז jTer das., Tebj I, I. ארוזא כר מבשל Gaon Lyck Nr. 45, p 18².

<sup>5)</sup> Pes 114b תבשיל. RChan: אורז מבושל.

<sup>6)</sup> אריך—שליק—בריר jBer VI 10b, Skrillo und Frankel zSt. Azulaj כבר לארן 164b.

<sup>7)</sup> מינכא דאורוא (מינכא jMaas I 49b, 19(so), jSabb III 6b, 23.

von Weizenmehl auch Brot gebacken,<sup>1</sup>) das aber als Mazza nicht verwendet werden durfte.<sup>2</sup>) Das aus Reismehl hergestellte Gebäck kann dann wieder gekocht werden.<sup>3</sup>)

#### 4. Halachisches.

Die Halacha zählt den Reis trotz Widerspruches des R. Jochanan b. Nūrī nicht zu den Getreidearten,4) sondern zu den sogenannten Sämereien.5) Er steht den Hülsenfrüchten nahe.6) Man zählt ihn nicht zum Getreide, denn sein Teig säuert nicht,7) sondern er geht in Fäulnis über.8) Er bildet mit Durra, Hirse und Sesam eine stehende Reihe, die als besondere Gruppe halachisch gleicher Behandlung unterliegt9) und nicht teighebepflichtig ist.10) Doch unterwarf man den Reis in Chuzistan, wohl weil er dort die eigentliche Brotfrucht vertrat, der Teighebe.11)

Dem Reis steht Durra am nächsten, auch syrisch werden هنون المن beisammen genannt.<sup>12</sup>) Doch steht Durra, wie die Eulogie über Reis zeigt, um eine Schattierung

<sup>2)</sup> Chall 3, 7, Mech HOFFM. 19, Pes 35 a.

<sup>3)</sup> TBer IV 9, 6, jVI 10b, 10.

<sup>4)</sup> TNed IV 279, 17, b 55b.

<sup>5)</sup> TBer IV 9, 6 (so), jVI 10b, 10 זרעונים.

<sup>6)</sup> Neben קטניות Mech 8b, 12, Fr. Mech Dt Hoffm. I 14 קושני jNum 15, 19 und Gbgr zSt.

<sup>7)</sup> לירי מצה וחמץ so auch jPes II 29b, 14, aber MechHoffm. 19 durch Pes 35² beeinflusst: חימוץ.

<sup>8)</sup> לירי מרחון Mech'8b, MechDt a. O. Sifre I 110, 31a, I 146, 54b, jPes II 29b, 14.

<sup>9)</sup> Švi 2, 7, j II 342, 10, Chall 1, 4, Mech 8b, 12. 92, 12. Sifre a. O. Mech Dt Hoffm. I 14, Phanzenn. 103.

<sup>10)</sup> Challa 4, 3, T II 98, 29.

<sup>11)</sup> Pes 50 b lZ. 512: בי חוואי, auch בן החואי = בן הסס PSM s. v. Berliner, Beitr. z. Geogr. Bab. 35, /Enc. s. v. Shushan.

<sup>12)</sup> PSM 3846, AUDO 492. 493. Buchweizen (tatarka) für eine Art Reis gehalten. Pachad Jicchak 2., 1844.

tiefer in der Schätzung, was dem grösseren Nährwerte des Reises oder dem Eindrucke der Opposition R. Jochanan b. Nürl's zuzuschreiben ist. Auch sonst kommt dem Reis eine gesonderte Stellung zu.')

Die Halacha hatte Anlass, sich mit dem Reis zu beschäftigen, um die Zugehörigkeit der Saat zu den verschiedenen Deputaten und das Verhältnis der Frucht zum Pessach,<sup>2</sup>) zur Teighebe und zu den Eulogien<sup>3</sup>) festzustellen, die ihm in den verschiedenen Formen zukommen, in denen er genossen werden kann.

### 5. Rabbinisches.

Raschi gibt in seinem Talmudkommentar אורו durch mil, Hirse wieder, wogegen die Tossafot mit Recht Einspruch erheben. Doch hat Raschi selbst in einem Gutachten die richtige Identifikation: Die Reisearten, אורו אורז, riz heissen, sind am Pessach nicht verboten, gehören nicht zu den fünf Getreidearten; es ist auch, nach Aussage der Leute aus Reis produzierenden Ländern nicht wahr, dass der Reis, bevor er in den Handel kommt, gekocht werde. 4)

Die irrige Nachricht, der Reis werde in seiner Heimat gekocht, bevor er in Handel kommt, wird darauf zurückgehen, dass er nach dem Enthülsen getrocknet oder gedörrt wird, weil er sich sonst nicht zur Versendung eignen würde.

Aus späterer Zeit gibt der Arzt Tobia ha-Kohen die

<sup>1)</sup> TAz IV 467, 8.

<sup>2)</sup> Pachad Jicchak s. v. אורן. Palaggi Moëd lekol Chaj 2, 7.

<sup>3)</sup> TBer IV 9, 6, jVI 10<sup>b</sup>, 10, b 37<sup>a</sup>. Jehudaj Gaon (MÜLLER, Mafteach p. 29), Gaon Lyck Nr. 45 p. 18<sup>a</sup>. Torathan schel Rischonim II 5. Hal. ged. p. 54 und HILDESHEIMER zur St. Maim H Ber 3, 10, Tur u. Sch. Ar. u. Comm. Or. Chajj. 208, 7. Eschkol I 64, Schibbole ha-Leket p. 126. Orchoth Chajjim 37<sup>b</sup>. Kolbo 19<sup>d</sup>.

<sup>4)</sup> Pflanzennamen bei Raschi Nr. 69.

lateinische und türkische Benennung für Reis: מריזו oryza und פירינג, in der Sprache der Mischna: אורז. ביונג. ')

Aus neuerer Zeit sind einige Zeilen über den Reis bei BARUCH LINDAU (1788) zu erwähnen: er schreibt nach, was er in den naturgeschichtlichen Lehrbüchern über den Reis findet, erwähnt den Import aus Italien und Amerika und die Arrak-Bereitung.<sup>2</sup>)

## Nachbemerkung. Reisbau in Aegypten.

Aeltere Nachrichten über den Reisbau in Aegypten hat Nordmeyer zusammengestellt, 3) neuere haben Ascherson und Schweinfurth, die folgende arabische Benennungen haben:

```
rouzz guenâwy
seba'îny

rouzz 'ain-el-bint
rouzz guenâwy gharbâwy var. ianthoceros Kcke
fakhl
rouzz, arouzz, Reis. 5)

Oryza sativa L. var. italica Alef
var. vulgaris Kcke
var. pyroceros Kcke
```

<sup>1)</sup> Maase Tobija 1512.

<sup>2)</sup> Reschith Limmudim p. 77ª.

<sup>3)</sup> NORDMEYER, Calendarium Aegypti oeconomicum 1792. Göttingen. Index s. v. oryza.

<sup>4)</sup> ASCHERSON und Schweinfurth, Flore d'Égypte Suppl. 779 nach Körnicke.

<sup>5)</sup> Das., Flore p. 166. Das. noch djourrai? und choulleykh. Oryza australis ABr. — ruzz Oryza sat. und ruzz el-må O. punctata hat R. HARTMANN, Naturgeschichtlich-medizinische Skizze der Nilländer 178.

#### Das Verbum im Sumerischen.

Von Arno Poebel.

Die Präfixe und Infixe des sumerischen Verbums haben im letzten Bande dieser Zeitschrift durch Thureau-Dangin eine ausserordentlich interessante und wertvolle Beleuchtung erfahren,¹) deren Wert besonders dadurch ein so hoher ist, dass in ihr zur Erklärung grammatischer Erscheinungen im Sumerischen eine Fülle bisher zu diesem Zweck wenig oder gar nicht benutzter Inschriften und Urkunden herangezogen worden ist. Im Laufe einer genaueren Durcharbeitung der sumerischen Inschriften bin ich selbst teilweise zu denselben Resultaten gelangt, teilweise zu abweichenden. Diese letzteren sollen den Ausgangspunkt einer Reihe von Einzeluntersuchungen bilden, in denen ich die von mir gemachten Beobachtungen darzulegen beabsichtige.

# I. Die Präfixe e, ba und mu.

Im dritten Teil seiner Arbeit hat Thursau-Dangin versucht, den Wechsel der verbalen Präfixe e, mu, ba und ni aus einer vom Sprachgefühl des Sumeriers gemachten Unterscheidung zu erklären, ob die im Verbum ausgedrückte Handlung von einem durch den Sprechenden jeweils einzunehmenden »Zentrum« nach »aussen« oder von

<sup>1)</sup> FR. THUREAU-DANGIN, Sur les préfixes du verbe sumérien. ZA XX S. 380-404.

>aussens nach dem >Zentrums hin stattfindet oder als stattfindend dargestellt werden soll. Im grossen und ganzen würde dies auf den Unterschied hinauslaufen, der sich in den Bedeutungen von kommen und gehen, revenir und retourner geltend macht. Kommen drückt die Bewegung nach dem vom Sprechenden eingenommenen Zentrum. gehen dagegen die umgekehrte Bewegung aus. Unsere deutsche Sprache erlaubt uns in einer ausserordentlich grossen Anzahl von Fällen, wenn man es für nötig hält, einen solchen Unterschied durch Zusammensetzung des Verbums mit hin« und her« auszudrücken, z. B. hingehen, hergehen; hinsehen, hersehen: hindenken, herdenken und selbst hinbauen und herbauen. Eine derartige Unterscheidung kann also sehr wohl in einer Sprache gemacht werden, aber dennoch kann es nicht als sehr wahrscheinlich gelten, dass man sich diesen Luxus in der sumerischen Sprache bei jedem Verbum gestattet habe, besonders wenn man damit die Ansicht kontrastiert, dass im Sumerischen Zeit. Modus und vor allem Genus verbi. die man als die unerlässlichsten Bedingungen eines Verbalsystems betrachten muss, nicht nach durchgehenden Prinzipien unterschieden zu werden scheinen. Dazu kommt noch, dass im Sumerischen dieses »hin« und »her« entsprechend den deutschen Adverbien durch die präpositionellen Infixe ta einerseits und 3ú resp. 3i (und vielleicht auch ra) andererseits bereits zu aller Genüge ausgedrückt werden kann. Man vergleiche:

Gud. Statue A 2, 6—3, 1 kur-må-gån-ki-ta dag-esi im-ta-ë aus dem Lande Magan liess er Dioritstein »her«-kommen.

Gud. Cyl. A 1, 3 d-en-lil-e en-d-nin-gir-su-šú igi-zi muši-bar Ellil sah mit günstigem Auge »hin« auf den Herrn Ningirsu.

Als gewichtigster Grund gegen die obige Erklärung der Präfixe aber muss betrachtet werden, dass eine allseitige Durchführung dieses Prinzips unmöglich ist, oder doch zu einer gewissen Trivialität führen würde. So lässt sich wirklich nicht die Wichtigkeit davon einsehen, dass man in Sätzen wie e-a-ni mu-dū, mu-na-dū etc. die Richtung von aussen nach dem Zentrum zum Ausdruck brachte, und doch ist in den Inschriften, welche den Bau eines Tempels oder dergl. berichten, mit einer ausnahmslosen Beständigkeit das mu-Präfix bei dem Verbum dū bauen verwendet. Andrerseits aber sieht sich Thureau-Dangin zu der Annahme genötigt, dass die von ihm aufgestellten Regeln nicht streng gehandhabt wurden, vielmehr in der Wahl der Präfixe die grösste Freiheit geherrscht habe.')

1. Bei dem Versuch einer richtigeren Beurteilung des Verhältnisses der Präfixe e, ba und mu empfiehlt es sich, von dem e- resp. i-Präfix2) auszugehen. Wie die Beispiele der Serie ana ittisu beweisen und jede neue Inschrift bestätigt, eignet dem Thema e-lal hinsichtlich des genus verbi transitiv aktive Bedeutung. Der Zeit aber und dem Modus nach drückt es eine wirkliche, vergangene Handlung aus, welche in der Gegenwart als abgeschlossen betrachtet und in ihrer Beziehung zur Gegenwart dargestellt werden soll. Es vertritt also das Tempus, welches im Indogermanischen wie im Semitischen als Perfektum bekannt ist, ein Tempus, für das bekanntlich im Babylonischen eine besondere Form fehlt. E-lal würde demnach bedeuten: »er hat gewogen und nun ist es gewogen«. Diese Funktion des Präfixes e ergibt sich mit der grössten Deutlichkeit daraus, dass in den sumerisch geschriebenen

<sup>1)</sup> ZA XX S. 402 unten.

<sup>2)</sup> Das i-Präfix, welches in getrennter Schreibung in i-ni-ti(r)-ri (Datum Rim-Sin's) und i-ni-in-ti(r)-ra (Datum des 28. Jahres Ammi-ditana's), und mit folgendem n(a etc.) verschmolzen in Formen wie in-sum, in-na-ansum vorliegt, ist mit dem e-Präfix identisch, und zwar gehört e der älteren, i (resp. in; beachte aber in-du-a Gud. St. B VIII 5 u. a. St.) der jüngeren Sprache an. Vgl. die sofort angeführten Beispiele. Ein zu einer n-Klasse gehörendes Präfix in (Thureau-Dangin, l. c. S. 387) existiert nicht. Vgl. auch unten S. 233.

oder mit sumerischen Phrasen durchsetzten altbabylonischen Kontrakttafeln die zu beurkundende vergangene Handlung (abgesehen von den Präfixen ba und ni, worüber später zu handeln ist) stets durch ein Verbum mit e- oder i-Präfix ausgedrückt wird. Der Natur der Sache nach kann es indessen sich hierbei immer nur um abgeschlossene Handlungen in ihrer Beziehung zur Gegenwart handeln. So finden wir in Kontrakten:

e-na-lal (RTC 25 Rev.), in-na-an-lal er hat ihm gezahlt, und nun ist es bezahlt.

e-sú-sam (RTC 16 und 17), in-si-in-sam er hat gekauft, und nun ist es sein eigen.

e-na-sum (RTC 17 III, 1), in-na-an-sum er hat ihm gegeben, an ihn verkauft, und nun ist es nicht mehr sein eigen.

in-kar-ri-es.

in-bur er hat bezahlt (als Entschädigung).

in-gab er hat ausgelöst.

in-ba-es sie haben geteilt.

e-ne-ba (RTC 53 VII, 6) er hat ihnen zugeteilt.

ib-ta-an-è¹) er hat gemietet.

e-ta-è (RTC 27 III, 1. 51 X, 2).

in-na-ni-in-tur sie hat ihm eingebracht.

ki-ba-gar-ra-bi-sú in-ši-in-gar-ri-eš sie haben getauscht. in-pa(d) er hat geschworen.

e-ta-gar (RTC 51 Rev. VI, 5), e-ne-ta-gar (59 Rev. II, 3) er hat verausgabt (an sie).

e-ŭr (RTC 40 II, 4. IV, 1).

e-da-ti (RTC 53 V, 1).

e-da-IGIGUNÛ (RTC 53 II, 10).

2. Wie oben bereits angedeutet, treffen wir in den Kontrakttafeln auch mit ba gebildete Verbalformen an

<sup>1)</sup> Causativum von ba-lal, gebildet durch Vorsetzung von c: e-ba-lal > cb-lal.

zur Beurkundung bereits geschehener Handlungen. So finden wir:

su-ba-ti er hat empfangen und besitzt es jetzt.

ba-tug er hat (zur Frau) genommen, und jetzt ist sie seine Frau.

ba-da-an-ri er hat (als Kinder) angenommen, und nun sind sie seine Kinder.

ba-tum er hat mitgenommen, und nun ist es fort.

ba-ra (RTC 39 V) er hat mitgenommen.

ba-si es ist verausgabt worden und ist jetzt nicht mehr im Speicher vorhanden.

ba-lal es ist gewogen worden.

ba-ság (RTC I, 3. II, 1. 5 etc.) ist geschlachtet worden. ba-ta-gar (RTC 66 III, 3) ist herausgegeben worden.

Diese mit ba gebildeten Verbalformen müssen in allen Fällen sowohl dem Modus als dem Tempus nach genau auf derselben Stufe stehen wie die mit e gebildeten, und so kann sich der Unterschied nur auf das genus verbi beziehen. Es fällt zunächst auf, dass alle die Verben, die >nehmen« bedeuten, mit ba verbunden werden. ba-tug, ba-da-ri, šu-ba-ti. Da dies kaum ein Zufall sein kann, so ist es das Zunächstliegende, an eine mediale Bedeutung »für sich nehmen« zu denken, was eine dem Sinne dieser Verben in den Kontrakten vollständig gerecht werdende Bedeutungsnüance ergibt (z. B. sich ein Weib nehmen, Kinder zu sich nehmen, etwas mit sich nehmen). Diese Annahme wird fast zur Evidenz durch die Bedeutungsverschiedenheit von mu-tum und ba-tum, von mu-ra und ba-ra in den in RTC veröffentlichten Kontrakten aus Telloh, z. B. Nr. 32, 43. Denn mu-tum und mu-ra (RTC 39) heisst: er brachte, ba-túm und ba-ra (ebenda) 1) aber: er hat

<sup>1) (</sup>mu-)ri BR. 2555 abâlu; (ba-)ri 2562 liệû; ra 6353 abâsu, 6363 şa-bâtu; (mu-)túm (auch rá) 4870 abálu, 4880 babâlu; (ba-)túm 4902 tabâlu (Derivatum von einer medialen t-Bildung von der Wurzel 527?). Für den

zu sich, resp. mit sich hinweggenommen. So auch ba-niri-ri Uruk, Kegel B 6, 1, von Thureau-Dangin mit ver riss an sich dibersetzt. Dass diese mediale Bedeutung den babylonischen Gelehrten wohl bekannt war und von ihnen in der Uebersetzung nach Möglichkeit ausgedrückt wurde, zeigt die Wiedergabe von in-gar durch iskun ver machte, er setzte«, während ba-an-gar durch istakan »er machte, setzte für sich dibersetzt wird. Denn die t-Stämme unterscheiden sich im Babylonischen von den einfachen in erster Linie durch ihre mediale Bedeutung, ein Unterschied, der bis jetzt zum grössten Teil ausser Acht gelassen worden ist. Beachte aber z. B. iskunu napistam sie legten das Leben hin«, »kamen um« V R 4, 40; dagegen: in einer anderen Stadt (als Babylon) . . . . . makkûru . . . . . ul aštakan »häufte ich nicht für mich auf« Neb. VIII, 25; wie ein Fisch sitkunu subtam = >hatte er sich eine Wohnung gemacht« Asarh. III 25; kišip-pa-am uš-te-zi-ib »sie hat sich eine Urkunde ausstellen lassen« Cod. Hamm. IX a 34; šarru mu-us-te-es-mi ki-ib-ra-at ar-ba-im der König, der sich die vier Weltgegenden untertänig gemacht hate Bil. Sams. II, 8. Deshalb finden wir K 46 Col. 2, 27 su-ba-an-ti mit im-ta-har, Z. 26 mit il-te-ki ver hat für sich genommen« wiedergegeben.

Neben dieser dativisch medialen Bedeutung eignet dem Thema ba-lal auch intransitive und passive Bedeutung. Für die erstere vergleiche man Formen wie:

ba-IDIM imtût') >sterben« neben mu-IDIM >tötete«.²) ba-an-ha-a ihtalik') >verlorengehen«.

Bedeutungszusammenhang zwischen »(für sich) nehmen« und »(einem andern) bringen« beachte auch Adapa-Mythus II, Rev. 25. 26: akhl balhti ilgunisumma »Speise des Lebens holten, brachten sie ihm«. Cod. Hamm. 7, 23
wenn der Käufer die Zeugen . . . . itbalam geholt, gebracht hat.

<sup>1)</sup> V R 25, 16ab; ebenso ba-an-ha-a; mu gu-un-gu-nu ba-IDIM RT XXI S. 125. mu i-si-su-mu-a-bu-um ba-IDIM CT IV 47.

<sup>2)</sup> Eannatum, Feldst. A 4, 15.

ba-dug-gi-es  $t\hat{a}b\hat{a}^{\scriptscriptstyle 1}$ ) >gut, angenehm sein« II R 11, 69 c neben ne-in-dug  $ut\hat{a}b^{\scriptscriptstyle 2}$ ) >zufriedenstellen«.

ba-hul limnit »böse sein« IV R 15, 3 a neben ne-in-hul ukallil »Böses antun«.

ne-in-sig udammik >Gunst erweisen«.

Es ist nicht unmöglich, dass diese intransitive Bedeutung sich aus einer akkusativisch-reflexiven heraus entwickelt hat, die Bedeutung ein sprünglicheres eine gut erzeigen zurückgeht.

Für die Verwendung von ba zum Ausdruck des Passivums bieten die Datenformeln der Dynastie von Ur ganz unzweiselhafte Belege.3) Denn wir treffen in ihnen das Präfix ba nur dann, wenn das aktive Subjekt, fast immer der König, weggelassen ist, während in den Fällen, wo der König als Subjekt erscheint, uns mit mu, in, ne und immi gebildete Verbalformen begegnen. Vgl. z. B. Gimil-Sin 9. Jahr: mu d-gimil-dsin lugal uri-hi-ma-ge è-d-x GIŠ-HŪ-ki4) mu-dū Jahr, da Gimil-Sin den Tempel des Gottes in G. erbaute RTC Nr. 309 und 429; dagegen Dungi 6. Jahr mu è-har-sag ba-dū Jahr, da das E-harsag erbaut wurde RTC Nr. 284. In der Datenliste, welche den Königsnamen weglässt, finden wir daher mit ba (und ni5)) gebildete Verbalformen, wie z. B. in dem Datum vom 9. Jahre Gimil-Sin's: è-d-x ba-dū.6)

<sup>1)</sup> lugal nig-ag-ag-bi su-d-babbar-d-marduk-ra ba-dug-ga = \$arru \$a ep-\$a-tu-su a-na si-ir d-samas ù d-marduk ta-ba Bil. Hymne Hamm. I, 6-9.

<sup>2)</sup> Vgl. auch 3ag d-babbar d-dumu-si-bi mu-un-dug = stellte zufrieden. Sinid, Tonnagel A 2, 14, 15.

<sup>3)</sup> Vgl. THUREAU-DANGIN, l. c. S. 402.

<sup>4)</sup> Zur Lesung des Stadtnamens vgl. F. HROZNÝ in ZA XX, 2.

<sup>5)</sup> Ich verweise auf eine spätere Untersuchung über ba, al und ni.

<sup>6)</sup> Dagegen hat das 3. Jahr Dungi's lugal-e . . . . 3u-in-LAGAB; das 2. Jahr Bur-Sin's: mu d-bar-d sin lugal-e ur-bi-lum-hi mu-hul-a! Im Datum des 28. Jahres Dungi's: mu dumu-sal lugal pa-te-si an-3a-an-hi-ge ba-tug »Jahr, da der Patesi von Ansan die Tochter des Königs heiratete« ist ba-tug medial. Vgl. oben.

Anm. 1)

Die folgende Zusammenstellung gibt eine Uebersicht über die bis jetzt bekannten Daten mit aktiver und teilweise zugleich passiver Konstruktion in der älteren Zeit.

Narâm-Sin — Jahr: si-im-mi-sá-a1) Ur-engur - Jahr: si-ne-sá-a Dun-gi 3. Jahr: su-in-LAGAB 43. Jahr: im-mi-ra und ba-hul 45. Jahr: mu-hul ,, ba-hul Bur-Sin 5. Jahr: in-ŠU .. ba-ŠU Gimil-Sin 4. und 9. Jahr: mu-dū " ba-dīl 6. Jahr: mu-ne-dū " ba-dū 7. Jahr: mu-hul-a 8. Jahr: mu-ne-dim und ba-dim Ibe-Sin - Jahr: mu-hul Bur-Sin von Isin: mu-da (HILPR., BE XX S. 50

Damik-ilišu:  $mu(-un)-d\bar{u}(-a)$  (ebenda).

Unter den älteren Patesi von Lagas ist die Passiv-konstruktion die Regel, selbst dann, wenn der Patesi genannt ist, wie in gù-de-a pa-te-si mu gis-gu-za d-nina badim-ma. Die Zeitbestimmung nach dem Patesiat ist hierbei gänzlich unabhängig von dem Folgenden: Jahr, da der Thron der Nina angefertigt worden ist. Ebenso in den Daten Ur-Bau's und Ug-me's.

In der Zeit Rim-Sin's und der ersten Dynastie wird bei Auslassung des aktiven Subjekts nicht mehr oder nicht mehr durchgängig die passive Konstruktion gewählt;<sup>2</sup>) naturgemäss aber finden sich bei Nennung des Königsnamens stets aktive Verben.

<sup>1)</sup> mu d-na-ra-am-d-sin-e ka id-e-erin (?)-na-ka nibru-ki-sú si-im-mi-sá-a (?) Jahr, da N.-S. die Mündung des Kanals E-erina nach Nippur führte (Nippurtafel).

<sup>2)</sup> Z. B. Rim-Sin: mu id-burannun-na mu-ba-la, STRM. W. 106; mu alam sa-bi-um ba-dim-ma, Zabium 13. Jahr, verglichen mit mu alam d-şar-pa-ni-tum mu-un-na-dim-ma, Sumulail 24. Jahr. Neben dem Zeitunterschied mag auch die Verschiedenheit der Lokalität eine Rolle spielen.

Die passive Bedeutung ist gegenüber der medialen möglicherweise sekundär. Den engen Zusammenhang zwischen medialer und passiver Bedeutung zeigen ja deutlich das Aramäische in seinen t-Stämmen, das Griechische mit teilweise denselben Formen für Medium und Passivum, das Russische mit seiner Bildung des Passivums mittels des reflexiven Suffixes und gewisse Wendungen im Deutschen und Französischen (es geht sich, cela se dit etc.).

Der grammatische Charakter des ba-Präfixes ist also ein scharf umschriebener. Es ist das Formationselement, welches dem in einer Verbalwurzel ausgedrückten Begriff eine medial-intransitiv-passive Bestimmung verleiht.

3. Wenn das Thema e-lal die reale, vergangene aktive Handlung in ihrer Beziehung zur Gegenwart bezeichnet. so kann man vermuten, dass irgend ein Verbalthema die vergangene Handlung ohne Beziehung zur Gegenwart, das heisst. im rein erzählenden Tempus darstellt, ähnlich wie der Aoristus (Indicativi) im Griechischen und das Passé défini im Französischen. Ein solches erzählendes Tempus liegt vor in dem Thema mu-lal, wobei allerdings zu beachten ist, dass das historische Tempus auf diese Weise nur gebildet wird von Verben oder verbalen Begriffsthemen, deren Perfektthema e-lal lautet. Das erzählende Tempus dient bekanntermaassen im Griechischen auch dazu, in untergeordneten indikativischen Sätzen die in diesen ausgesagte Handlung als vor der vergangenen Handlung des übergeordneten Satzes geschehen zu bezeichnen (Zeitunterschied). Dieselbe Erscheinung scheint sich auch bei dem Thema mu-lal beobachten zu lassen.

Zur Erläuterung sollen die von Thureau-Dangin aus seinem Recueil de Tablettes chaldéennes angeführten Beispiele dienen, deren Wiederholung mir wegen der abweichenden Folgerungen, die daraus gezogen werden, gestattet sein möge.

RTC Nr. 19 liegt folgender Sachverhalt zu Grunde: Die Frau des Patesi von Adab hat an die Frau des Patesi von Lagas durch einen Boten Geschenke geschickt; diese Höflichkeit wird durch die Frau des Patesi von Lagas dadurch erwidert, dass sie der Frau des Patesi von Adab ebenfalls Geschenke schickt. Beide machen auch dem fremden Boten ein Geschenk. Diese parallelen Vorgänge werden mit fast denselben Worten beschrieben, aber mit dem charakteristischen Unterschied, dass die Verba der einen Reihe mit dem Präfix mu, die der anderen Reihe mit dem Präfix e gebildet sind.

| Einerseits:    | Andererseits: |
|----------------|---------------|
| šu-mu-na-KID   | šu-e-na-KID   |
| mu-da-gin-na-a | _             |
| mu-túm         | e-da-túm      |
| mu-na-sum      | e-na-sum.     |

Dieser Unterschied hat seine Ursache in folgendem: Es wird zuerst rein erzählend als Vorgeschichte berichtet: die Frau des Patesi in Adab schickte Geschenke zum so und so vielten Male. Alsdann aber wird, weil das jetzt beurkundet, resp. notiert werden soll, mit Beziehung auf die Gegenwart gesagt: die Frau des Patesi von Lagas hat jetzt die durch Annahme der Geschenke entstandene Verpflichtung erfüllt, sie hat ebenfalls zum so und so vielten Male das und das als Geschenk geschickt. Will man im Deutschen das zwischen den beiden Gruppen von Verben bestehende Verhältnis scharf ausdrücken, so muss man übersetzen: Nachdem oder weil die Frau des Patesi von Adab Geschenke geschickt hatte (Zeitunterschied), hat die Frau des Patesi von Lagas ebenfalls Geschenke geschickt. Auf diese Weise allein kann man dem Sinne nahekommen. der sich durch die Konstruktion der Verba mit mu für den Sumerier ergibt.

Nr. 30 weist dasselbe zeitliche Verhältnis auf. Es wird notiert, dass En-ig-gal Fische in den Harem hat bringen lassen (ni-tum), betreffs deren Herkunft vorher angegeben wird, dass der Fischer Ne-sag sie geliefert hatte (mu-tum).

Zeitschr. f. Assyriologie, XXI.

15

In Nr. 32 wird notiert, dass Fische ins Reservoir gebracht worden sind (ba-túm), welche die Seefischer gebracht hatten (mu-túm).

In Nr. 43 wird notiert, dass En-azag, der Fleischer, eine Ziege zum Schlachten erhalten hat (ba-tum), welche die Frau des Nindarpriesters der Barnamtara (Frau des Patesi von Lagas) in dem und dem Monat als Zins gebracht hatte (mu-na-tum).

In diesen Fällen ist darauf zu achten, dass die beiden Vorgänge, welche in den Urkunden berichtet werden, nicht unmittelbar miteinander verkettet zu sein brauchen. Denn die Lieferung der betreffenden Abgaben und die Verausgabung des Eingenommenen stellen getrennte Vorgänge dar, die nicht einmal an demselben Tage stattgefunden haben müssen. Jedenfalls aber bezieht sich das Memorandum immer nur auf die Verausgabung, wie z. B. in Nr. 43 auf die Verausgabung des Ziegenlammes an den Schlächter. Durch das Memorandum soll, wenn der Beamte über seine Verwaltung Rechenschaft abzulegen hat, nachgewiesen werden, wo das Lämmchen geblieben ist. Die Angabe über dessen Herkunft und alle ähnlichen Notizen dienen lediglich zur Identifikation der einzelnen Posten bei einem solchen Rechnungsabschluss. Aus diesem Grunde steht in RTC 31 Rev. 1, 5 die Angabe, wer die Fische geliefert hat, sogar im Relativsatz (mu-túm-a).

Anders liegt der Fall in den folgenden Beispielen:

Nr. 16. X-tur hat von Za-ni-ni eine Sklavin gekauft (e-sú-sam). Za-ni-ni hat dafür den Kaufpreis empfangen (su-ba-ti). Die zwei Vorgänge stellen die beiden Seiten eines Kaufgeschäftes dar. Beide sollen beurkundet werden und stehen darum beide im Perfektum.

Nr. 46 Rev. Col. 2 wird notiert, dass im ê-mu des Patesi ein Lamm geschlachtet worden ist (ba-ság), und dass dessen Fell der Gerber Amar-ezinu empfangen hat (ba-túm). Diese beiden Vorgänge stehen auf gleicher Stufe, da die

Tafel nicht nur Auskunft geben soll über den Verbleib des Fleisches, sondern auch des Schaffelles.

Das historische Tempus ist auch im Sumerischen das in Bau- und Weihinschriften etc. gebräuchliche; vgl. die immer wiederkehrenden Formen mu-dū, a-mu-šub, 1) mu-nani-tú(r) etc. Man findet allerdings öfters auch Perfekta, aber solche Ausnahmen sind, soweit man sehen kann, stets motiviert. Wenn z. B. auf Statue G Gudea sich als Gudea lù é-an-na in-dū-a 1, 5. 6 und lù é-ninnû d-nin-gir-su-ka indū-a 1, 8-10 bezeichnet, so legt er sich diese Bezeichnung vom Standpunkt der Gegenwart aus bei, wie ja das erste indua dem präsentischen Satze: »Ningiszida ist der Gott Gudeas, welchere etc. angehört. Ebenso Ur-engur. Backstein aus Nippur: (Ich bin) Engur etc. lù é-d-en-lil-lá indū-a und Backst. A lù é-d-nanua(r) in-dū-a. Der Zweck der Tontafel Urukagina's ist nicht, der Nachwelt einen historischen Bericht von dem Einfall der GIŠ-HÚ-iten zu überliefern, sondern deren sündige Vergehen dem Ningirsu mitzuteilen und dadurch, dass die Tafel im Heiligtum niedergelegt und unter Umständen täglich dem Ningirsu vorgelesen wurde, iene Schandtaten stets frisch in dessen Andenken zu erhalten. Hieraus erklärt sich leicht, warum mit Beziehung zur Gegenwart gesagt wird: Von den Leuten von GIŠ-HÚ ist das und das Heiligtum zerstört worden (und nun liegt es wüst), Blut ist darinnen vergossen worden (und nun ist es entweiht), die Schätze sind geraubt worden (und nun sind die Heiligtümer leer). Urukagina hat (Praesens) keine Schuld daran; aber Lugal-zag-gi-si, seine Göttin Nisaba trage die Schuld. Andere Inschriften berichten die Bauten etc. Urukagina's im erzählenden Tempus (mu-na-dū etc.). Es ist aber verständlich, dass er auch in diesen Inschriften da, wo er die früheren Zustände mit den von ihm geschaffenen vergleicht, vom Standpunkt der Gegenwart aus redet: früher ist es so gewesen, jetzt aber ist es anders, oder soll es anders sein.

<sup>1)</sup> THURBAU-DANGIN a-mu-ru SAKI S. 6 Anm. 1.

Scheinbar schwierigere Fälle sind die folgenden: Auf der Steintafel Warad-Sin's berichtet dieser König die Erneuerung des Tempels der Nin-in-si-na im historischen Tempus, während er Vs. 12—16 im Perfektum erwähnt, dass der Tempel von alters her gebaut, dann aber zerfallen war: é-a-ni nig-ul-li-a-ta ba-dū a-ba ba-sun...... hu-mu-na-dū. Hier würde also dem sumerischen Perfektum das deutsche Plusquamperfektum entsprechen.

Dasselbe Verhältnis der Zeiten begegnet uns in der bilinguen Inschrift Hammurabi's 36—40: Was seit langen Zeiten ein König unter den Königen 1) nicht (d. h. kein einziger König) getan hatte (ba-ra-an-dim-ma²)), baute ich etc. (hu-mu-na-dū).

Aehnlich in der zweisprachigen Inschrift Samsuiluna's 61—70: Diese sechs Kastelle, welche Sumulail erbaut hatte (mi-ni-in-dū-a), waren durch Alter von selbst zerfallen (ni-sub-sub-bu-us-am). 3) Im zweiten Monate aber knetete ich etc. (mi-ni-dŭ).

Jedoch auch diese Fälle sind nur scheinbare Ausnahmen. Denn wie in den beiden ersten Beispielen das ud-ul-li-a-ta deutlich zeigt, kommt es dem Schreiber der Inschrift darauf an, die Vergangenheit mit der Gegenwart zu kontrastieren (in vergangenen Zeiten war es so, oder ist das geschehen, jetzt aber etc.). Es ist interessant, von diesem Gesichtspunkt aus die Verben mi-ni-in-dū-a und

<sup>1)</sup> Sum. lugal lugal-e-ne-ir, babyl. 3arru in 3ar-ri (ri vielleicht als ri anzusetzen). Vgl. Cod. Hamm. 24, 79 3arru 3a in 3ar-ri (nicht 3ar ali) 3u-tu-ru der König, welcher unter den Königen erhaben ist. Ebenso ist auch Cod. Hamm. 2, 55. 3, 16. 3, 70 nicht 3ar ali zu lesen, sondern usumgal 3ar-ri »(Allein)herrscher der Könige«, i-iu 3ar-ri »Gott der Könige«, e-te-el (stat. constr.!) 3ar-ri »Herr der Könige«. Diese Stellen beweisen mit aller wünschenswerten Evidenz, dass der König von Agade nicht Šar-ga-ni-sar-ali, sondern Šar-ga-ni-sar-ri zu lesen ist; ebenso auch Bi-in-ge-ni-sar-ri. Vgl. P. DHORME in OLZ X 230 (Šir-ga-ni-sar-ri).

<sup>2)</sup> Entstanden aus bar-indimma. Ich verweise auf die Fortsetzung dieser Aufsätze,

<sup>3)</sup> Ueber den persektischen Charakter des Präfixes ni s. weiter unten.

ni-sub-sub-bu-us-am in dem dritten Beispiel zu vergleichen. Dass Sumulail die Mauern jener Kastelle baute, soll nicht mit dem jetzigen Mauerbau Samsuiluna's kontrastiert werden, es wird lediglich als vorher geschehene geschichtliche Tatsache berichtet (mi-ni-in-dn-a = Zeitunterschied gegenüber dem folgenden Perfektum); wohl aber soll der frühere Zustand des Verfalls zu dem Neubau Samsuiluna's in Gegensatz gebracht werden.

Jener eigentümliche Gebrauch des Perfektums scheint nach Ausdrücken wie ud-ul-lì-a-ta, numun-ê-a-ta und numun-i-a-ta stets stattzufinden. Vgl. die Einleitung der perfektischen Partien in Uruk. Kegel B und C 3, 2 durch ud-ul-li-a-ta numun-ê-a-ta und Gud. Cyl. B 13, 6 d-nin-girsu-ge és numun-i-a sag-gi ba-ni-pa(d) ama d-ninâ sig ki-sir-bur-lâ-ki-ka su-zi ba-ni-in-dû(g), während vorher und nachher erzählende Tempora stehen.

4. Wie bereits oben betont, übernimmt das Thema mu-lal, soweit wir bis jetzt sehen können, die Funktion eines erzählenden Tempus nur für das verbale Begriffsthema, dessen Perfektformation e-lal ist. Daneben existieren sowohl andere Perfekt- wie Imperfektformationen für andere Begriffsthemen. Mit Sicherheit lassen sich vorläufig als erzählende Tempora neben mu-lal noch im-mi-lal und ne-lal, als Perfektum neben e-lal und ba-lal noch nilal nachweisen. Und zwar gelingt dies dadurch, dass man in den Inschriften an Stellen, wo entweder Perfekta oder historische Tempora rein vorkommen und wo Uebergänge aus einem Tempus in das andere ausgeschlossen sind, beobachtet, welche Formationen sich in Gemeinschaft mit den bekannten finden. Das Resultat ist ein überraschend einheitliches, wie die folgende Zusammenstellung nebeneinander stehender Verbalformen unter den gestellten Bedingungen beweist.

a) Das historische Tempus: mu-lal, im-mi-lal, ne-lal. Sinid. Tonnagel A. Nebensatz: 1.6-8  $lu \hat{e}-babbar ....mu-un-du-a$ 1, 9-11 me-gis-har .... ne-in-gi-a lù id-idig na .... mu-un-ba-al-la-a a-dug ....im-mi-in-gar-ra-a Hauptsatz: 2, 8-15 bád-gal ....im-mi-in-dū sag d-babbar d-dumu-zi-bi mu-un-dug. Sinid. Backst. Z. 8-30. Nebensatz: ud . . . . . . . . mu-un-gi-na-a . . . . . . . . . . kàr-ne-in-dar-ra-a . . . . . . . . . . im-mi-in-ba-al-la-a . . . . . . . . . im-mi-in-gar-ra-a Hauptsatz: . . . . . . . . ne-in-gub . . . . . . . . . . . mu-na-an-dū. Rim-Sin. Rim-Sin, Tonnagel A und Steintafel B. Kaneph. A und B. mu-na-da mu-na-dū-uš mu(-un)-dagal mu-ni-in-il-is im-mi(-in)-gar ne-in-mú-uš Hamm. Bilingue Inschrift. he-im-mi-il1) hu-mu-ni-uš hu-mu-ni-nigin he-im-mi-KU hu-mu-un-ba-al hu-mu-un-dil Eann. Backst. A 3, 5-5, 7.  $3 \times ne-si(g)$ mu-ni-gí  $3 \times mu$ -dub  $2 \times mu-hul$ .

b) Perfektum: e-lal, ba-lal, ni-lal.

RTC 30 ni-túm als zu bescheinigende Handlung, daher im Perfekt.

mu-gub

<sup>1)</sup> Variante he-mi-il defektiv geschrieben (?).

RTC 12 ni-na-ba er hat ihm zuerteilt, desgl. RTC 45 su-na ni-ni-gi er hat zurückerstattet, desgl. Ent. Kegel 1, 1-5, 11 weist folgende Verbalformen auf:

| ki-e-ne-sur          | ne-dīl ²)                                | ba-da-kar               |
|----------------------|------------------------------------------|-------------------------|
| ne-dū <sup>1</sup> ) | ni-kú                                    | e-gar                   |
| e-ag                 | ba-uš                                    | e-šú-KID                |
| ni-pad               | ba-tú(r)                                 | e-da-KID-KID            |
| ni-gin               | ni-mi-è                                  | ni-mi-DUB               |
| e-da-ag              | ba-sum                                   | e-gin                   |
| ne-suš               | ni-pad-pad                               | šu-e-ma-ti              |
| ni-uš-uš             | $ab$ - $d\bar{u}$ - $a$ <sup>4</sup> $)$ | ni-ıni-è                |
| ki-e-da-sur          | ni-gul-gul                               | ni-RUG                  |
| ib-ta-ni-è           | e-ma-šú                                  | ba-dú(g)                |
| e-me-sar-sar         | e-ma-ta-bal                              | $2 \times ni$ -mi-dú(g) |
| ki-bi ne-gí2)        | e-da-lal                                 | e-ag.                   |
| nu-รัน ³)            | ni-ni-sí(g)                              | -                       |
| ·                    |                                          |                         |

Bis hierher reicht die Vorgeschichte, die Entemena vom Standpunkt der Gegenwart aus betrachtend im Perfektum erzählt hat. In 5, 12—18 dagegen folgt der Bericht über das Ereignis, welches die Inschrift veranlasst hat und welches darum der eigentliche Gegenstand der Inschrift ist, nämlich der Bericht von der Wiederherstellung des nam-nun-da-ki-gar-ra, resp. Auspflasterung desselben. Dieser Bericht ist dem oben nachgewiesenen Usus gemäss im erzählenden Tempus abgefasst:

mu-na-ni- $d\bar{u}$  mu-na- $g\dot{t}$ .

<sup>1)</sup> Geht in die Vorzeit zurück: Mesilim hatte vor der Zeit, von welcher im vorausgehenden und im nachfolgenden Satze die Rede ist, eine Denkstele errichtet. Also Plusquamperfektum, wie oben ausgeführt!

<sup>2)</sup> Das Satzgefüge von 2, 6—26 würde etwa folgendes sein: Nachdem er so(?) die Denksäule Mesilim's wiederhergestellt hatte, ist er in das Gebiet von GIŠ-HÜ nicht eingefallen, sondern, nachdem er einen Schrein des Enlil, der Ninharsag etc. gebaut hatte (= nebensächlich, nur als historische Reminicenz erwähnt), hat er den GIŠ-HÜ-iten so und so viel Tribut auferlegt (dies letztere bildet den Gegensatz zu dem nu-ŠÜ 2, 10).

<sup>3) =</sup> nu-e-lal?

<sup>4)</sup> Zum Thema ba-lal gehörige Verbalform?

Urukagina, Kegel B und C, finden wir, nachdem 1, 1-3, 1 die Bauten im historischen Tempus berichtet sind, in 3, 2-12, 28, wo Urukagina den Unterschied von Gegenwart und Vergangenheit illustrieren will, folgende Verbalformen:

```
4 \times e-KU
                                    e-me-a, var. e-me-an
    e-dg
                               (ud) e-na-sum-ma-a
     กว่-นาน
                               (ud) e-ma-ta-KU-ba-a
     e-gál-lam
                                    e-šú-gar
     e-ne-keš-du-an
                                    ba-KU
                               6 \times e-ta-suh
     e-ha
     ni-il-an
                                       mu-il-a^2
     ba-ni-ri-ri(g)
                               3 \times ni-gub
     e-ta-kes-du
                               5 \times ba-túm
4 \times ba-túm
                               2 \times ka-ni-ge
2 \times ni-tug-an
                                       ud-da mu-šú-šam-šam
                               2 ×
     ni-uš-uš-an
                                    ni-du(g)
     e-gal-lam
                                    e-lah
     ni-ni-dn 1)
                                    e-ear
2 \times ba-KU
                                    ka-e-da-kes.
```

Die Gruppierung dieser und anderer Formationen zu bestimmten Begriffsthemen muss einer späteren Untersuchung vorbehalten bleiben.

#### II. Das Infix ni.

Im ersten Teil seiner oben erwähnten Arbeit erklärt Thureau-Dangin ni als das regelmässige Akkusativinfix, wovon nin und nib emphatische Formen seien, und neben welchem auch (i)b und (a)b den Akkusativ zu bezeichnen schienen. Ein Blick in die älteren Inschriften lässt uns

<sup>1)</sup> Vgl. S. 235 Anm. 1.

<sup>2)</sup> Drückt den Zeitunterschied aus: welche die Priester (früher) gebracht hatten, nämlich vor der durch das Persektum e-ta-sub berichteten Massnahme Urukagina's.

wahrnehmen, dass in der überwiegenden Anzahl von Sätzen, die aus Subjekt. Objekt und Prädikat bestehen, das Verbum überhaupt kein Infix und bei dem Hinzutreten eines entfernteren Obiekts nur das Infix na oder ne aufweist. So finden wir nur  $mu-d\bar{u}$ , nicht  $mu-un-d\bar{u}$ , nur  $mu-na-d\bar{u}$ . nicht mu-na-an-dū, nur šu-ba-ti, nicht šu-ba-an-ti, nur e-lal, nicht in-lal, nur e-na-lal, nicht in-na-an-lal etc. Erst in der Dynastie von Ur und später wird die pleonastische Wiederaufnahme des Akkusativobjekts durch vokalloses n gebräuchlicher, bis sie zur Zeit der ersten Dynastie von Babylon fast die Regel bildet. Da somit in den älteren Inschriften die pleonastische Wiederholung des Akkusativobjekts unzweifelhaft entbehrlich war, so liegt es nahe, anzunehmen, dass auch das in den älteren Inschriften auftretende ni nicht den Akkusativ bezeichnet. In der Tat glaube ich im folgenden nachweisen zu können, dass dem ni vielmehr die Bedeutung »darin« (resp. »hinein«) eignet. Die grosse Zahl von angeblichen Akkusativinfixen wird so um ein bedeutendes vermindert. Es bleiben als solche nur vokalloses n und vokalloses b, r) welch letzteres ebenfalls erst noch einer genaueren Untersuchung bedarf.

Das Infix ni ist der pronominale Ersatz für ein Substantiv in dem auf a endigenden Kasus, dessen Anwendung, soweit wir bis jetzt sehen können, eine dreifache ist, nämlich 1. zur Bestimmung des Orts, 2. der Zeit und 3. des Mittels.<sup>2</sup>) Vgl. šag-ba<sup>3</sup>) darinnen, ud-ba damals und

<sup>1)</sup> Es hat in manchen Fällen den Anschein, als ob das infigierte b einen bestimmten Modus bezeichne.

<sup>2)</sup> Ein vierter Gebrauch ist vielleicht die Verwendung als casus limitationis. Vgl. das an der Spitze des Satzes stehende alan-ba »hinsichtlich dieser Statue, wer immer« etc. Als der von dem Kasus in allen diesen Anwendungen zum Ausdruck gebrachte Grundbegriff ist wohl die Idee der Lokalität anzusehen.

<sup>3)</sup> Die Deklination eines mit dem Suffix ni versehenen Wortes ist folgende:

- Gud. Cyl. A 21, 25 sig ki-en-gi-rà-ka = mit Sumerbacksteinen. Dieser Kasus entspricht in seinen Funktionen im grossen und ganzen dem Ablativus des Lateinischen, und wir werden darum, solange keine triftigere Bezeichnung dafür gefunden wird, ihn als Ablativus (loci, temporis und instrumenti) bezeichnen. Das Infix ni nimmt entweder einen solchen Ablativus in der bekannten pleonastischen Weise in der Verbalform wieder auf, oder bildet eine selbständige Ablativbestimmung, die sich auf ein in einem früheren, in der Regel unmittelbar vorhergehenden Satze vorkommendes Substantivum bezieht.
- a) Für den pleonastischen Gebrauch ist eines der instruktivsten Beispiele die Weihinschrift Hammurabi's an Ninni von Hallab Z. 30—36: d-ninni ki-ág-gá-ni-ir uru-nam-nin-a-ka-na é-si-kalam-ma é-ki-ág-gá-ni mu-na-ni-in-da. In genau derselben Reihenfolge entspricht dem Dativ d-ninni ki-ág-gá-ni-ir das Infix na, der Ortsbestimmung uru-nam-nin-a-ka-na¹) das Infix ni und dem Akkusativ é-zi-kalam-ma é-ki-ág-gá-ni das vokallose n.
- b) Für den selbständigen Gebrauch bietet die summerische Cylinderinschrift Hammurabi's ein ebenso lehrreiches Beispiel. Kol. I 10—19 bad zimbir-ki sahar-ta harsag-gal-gim sag-ga-bi he-(im-)mi-il appar-ra hu-mu-ni-nigin die Mauer von Sippar liess ich den Kopf bergegleich in gestampftem Lehm erheben, einen Festungsgraben liess ich daran (= ni, nämlich an der Mauer) umlaufen; id-buranunu zimbir-ki-su hu-mu-ba-al (ohne ni!) kar silim-ma-ge hu-mu-ni-us den Euphrat grub ich nach Sippar, einen Sicherheitskai errichtete ich darin (oder daran -ni, nämlich im Kanal oder Fluss, resp. an einer Seite desselben).

Aus der Fülle von anderen Beispielen für diesen Gebrauch von ni seien nur noch die folgenden angeführt.

| Dat. | -ni-ir, ni-ra, na-ra | -bi-ra |
|------|----------------------|--------|
| Acc. | -ni                  | -bi    |
| Abl. | -na                  | -ba.   |

<sup>1)</sup> S. vorige Seite Anm. 3.

Eann. Backst. B 2, 12-3, 4 ud-ba d-nin-gir-su-ra kisal-dagal-la-na pú SIG-EDIN-ra mu-na-ni-dū damals erbaute er dem Ningirsu in seinem geräumigen Vorhof (ablat. loci) den Brunnen SIG-EDIN-ra«. (Sonst immer mu-na-dū cf. Backst. A 3, 1, 4 etc.)

Uruk. Kegel B, C 7, 17—19 sub lugal-ge sag-gan-ga-na-ka pu ni-ni-du »wenn von einem Untertan des Königs an der Spitze seines hochgelegenen Feldes ein Brunnen gebaut worden iste. 1)

Eann. Backst. A 4, 10-5, 1 d-nin-gir-zu-ra gú-edin-na su-na mu-ni-gí dem Ningirsu erstattete er das gú-edina zurück in seine Hand (abl. loci; nach unserer Auffassung würden wir einen Direktivus erwarten, vgl. aber ponere in aliqua re im Lateinischen). Vgl. 2, 10 su-na mu-ni-gí-a.

Ebenso RTC 45 Rev. 1, 5 šu-na ni-ni-gi er hat in seine Hand zurückerstattet <.2)

Gud. Cyl. A 14, 7 ud-ba pa-te-si-ge kalam-ma-na zi-ga ba-ni-gar >damals sind von dem Patesi in seinem Lande Stiftungen(?) gemacht worden .

Warad-Sin, Backst. A 6-15 ud d-nannar a-ra-su-ni mu-si-gin-na-a  $\ell$ -nun-mah d-nannar-kam . . . . . . . . mu-na-ni-in-du >als Nannar sein Gebet erhört hatte (= abl. temporis: ud . . . . . . a), da (= ni) erbaute er ihm das  $\ell$ -nun-mah Nannar's etc.

Gud. Stat. D 5, 9. 10 die Statue (4, 7) \(\ellip-\text{ninnû-a mu-na-ni-[tur]}\) brachte er in den Tempel Ningirsu's hinein. Die Bedeutung von ni (darin, resp. hinein) macht die Wahrnehmung leicht verständlich, dass wir dieses Infix besonders häufig mit \(\ellip-\text{tur}\) hineinbringen \(\ellip\) verbunden finden, und zwar selbst dann, wenn kein Beziehungswort vorhanden ist. Beachte z. B. die Wendung in einem Nippurkontrakt: 19 gin ku-babbar X-ge Y-ra in-na-ni-in-tur \(\text{19}\) Sekel Silber

<sup>1)</sup> So und nicht  $p\dot{u}$ -ni ni- $d\bar{u}$  (Thureau-Dangin) ist zu lesen, wie auch das ni in mu-na-ni- $d\bar{u}$  im vorhergehenden Beispiel beweist.

<sup>2)</sup> ni-ni ist also nicht emphatische Form für ni oder andere n-Präfixe (Thureau-Dangin, 1. c.).

hat X dem Y eingebracht«. Vgl. auch i-ni-tu-ri in Daten aus der Zeit Nûr-Immer's und Rim-Sin's und i-ni-tu-ra, in-na-ni-tu-ra in Daten der ersten Dynastie.

Rim-Sin Kaneph. B 2, 3. 4 sag-bi mu-ni-in-il-iš wörtlich: sie erhoben das Haupt (die Spitze) daran (= ni, nämlich von oder an dem Tempel è-me-ŭr-ŭr, welchen sie nach dem vorhergehenden Satze bauten). Interessant ist ein Vergleich mit der Variante sag-bi im-mi-in-il-iis auf dem Duplikat im Louvre (Steintafel AO 4412). Während in mu-ni-in-il-iis das vokallose Akkusativ-n sich auf sag-bi bezieht (sie erhoben die Spitze), bezieht es sich in im-mi-in-il-iis, da immi-il kausativ ist, auf è-me-ŭr-ŭr (sie liessen den Tempel die Spitze erheben). Das ni von mu-ni-in-il-is kann deshalb hier keine Stelle finden.

Die Stellung vom ni im inneren Gefüge der Verbalformen ist zwischen Dativ- und Akkusativobjekt, vgl.  $mu + na + ni + n + d\bar{u}$ . Es schliesst sich also hierin, wie zu erwarten war, dem für ra, ta, da und  $s\dot{u}$  giltigen Sprachgebrauch an, da es ja wie diese die Funktion eines Adverbiums ausübt (= darin, resp. hinein; hin; heraus etc.) Wenn ni mit ta zusammenstösst, folgt es diesem Infix, vgl. ib-ta-ni- $\hat{e}$ .

August 1907.

# Sprechsaal.

#### Der Name Moab.

Von K. Vollers.

Allbekannt ist die von der literarischen Kritik einer isolierten Quelle zugeschriebene Episode Gen. 19, 30-38, aus der man mit Recht entnimmt, dass der Verfasser den Namen Mô'abh in Mô »Wasser (Same)« und abh »Vater« zerlegt hat, um die den östlichen Vettern zugedachte Beschimpfung auch etymologisch zu rechtfertigen. Sehen wir hier von dieser Volksetymologie ab und suchen wir zu verstehen, ob die hebräische Form auch für die philologische Auffassung etwas bietet, was mit der Tendenz der genannten Episode zusammenhängt. Die hebräische Form würde einem mau'ab entsprechen, das zwar selbst nicht belegt ist, während wir mau'iba und andere Nominalformen derselben Wurzel antreffen ('iba, tu'aba). Fragen wir nach der Bedeutung dieser Gruppe, so ist der älteste Sinn wohl in wa'b, wa'ba und wa'iba zu finden. wa'b heisst weit, gedehnt, konkav, umfassend, gross. Die Formen wa'ba und wa'iba zeigen uns, dass es vorzugsweise von Wasserlöchern und Zisternen gebraucht wurde. Die übrigen Derivate der Wurzel bezeichnen »Schande. Schändlichkeit. Schamgefühle; aus der Literatur verweise ich auf itta'aba, Agâni 21, 192, 20, Mutalammis 34, 1; und auf 'iba, Abū Zeid (Fleischer). 1)

<sup>1)</sup> Kleinere Schriften 3, 477, 9.

Vielleicht hat das äussere Symptom der Beschämung, das Erröten, den Anlass gegeben, dass auch andere seelische Zustände mit denselben Ausdrücken bezeichnet werden. so im Arabischen der Zorn und im Syrischen und Späthebräischen (Ps. 119, 131) die Begierde. 1) Wenn wir weiter fragen, wie die Kluft zwischen dem »Wasserloch« und der »Scham« überbrückt werden soll, so möchte ich für mauiba und das aus אום zu erschliessende mau'ab die Bedeutung des pudendum muliebre in Anspruch nehmen; eine Analogie dazu haben wir in מקור (= magarr, Stelle, an der kühles Wasser quillt), dessen übertragene Bedeutung wohl bekannt ist. Wenn wir diesen Gedankengang zu Grunde legen, so könnte man annehmen, dass das Land Moab nach seinen vielen Wasserlöchern so benannt ist und dass die übertragene Bedeutung dieses Ausdrucks dem Erzähler von Gen. 19, 30-38 wohl bekannt war. In den neuern Werken über die Topographie des Landes, auch bei A. Music, findet man keine Hinweisung auf die grosse Zahl der Wasserlöcher, wohl aber bei lacut (3, 720, 1), der wenigstens das benachbarte 'Amman so schildert.2)

Dieser ganzen Annahme stellt sich aber die Tatsache entgegen, dass der arabische Name des Landes einstimmig Ma'ab lautet. Der Widerspruch mit der hebräischen Form springt in die Augen. Wenn wir ma'ab zu Grunde legen, so müsste die hebräische Form ma'obh lauten; gehen wir vom Hebräischen aus, so sollten wir im Arabischen mau'ab erwarten. Wollen wir endlich annehmen, dass die Araber keine eigene Benennung des Landes hatten, sondern nur das Hebräische nachbildeten, so müssten wir in irgend einer Weise das oder hebräischen Namensform wieder-



<sup>1)</sup> Auch das (assyrische und) hebräische איב können mit dieser Wurzel verwandt sein.

<sup>. 2)</sup> Die Angabe wird unsicher durch den im Sinn von »Brunnen« nicht üblichen Plural gubûb, durch die Verbindung mit ma'din und durch die andere (5, 326) Lesart: hubiib »Körner, Getreide«.

gegeben finden, am wahrscheinlichsten als  $m\hat{u}\hat{a}b$  oder mu'ab. Es ist bekannt, wie sehr die arabischen Philologen es sich angelegen sein lassen, bei gewissen, der jüdischen Tradition entnommenen Namen uns mitzuteilen, dass die übliche arabische Namensform nicht genau sei, sondern so und so lauten müsse, z. B. dass der Name Ibrâhîm genauer Ibrâhâm zu sprechen sei (Beidhāwī 1, 82, 25). Keine Bemerkung dieser Art ist mir über Ma'ab zu Gesicht gekommen. Alles spricht dafür, dass wir es mit einem echt arabischen. von der biblischen Tradition völlig unabhängigen Namen zu tun haben, der uns um so mehr dahin drängt, zu untersuchen, wie sich die hebräische Form dazu verhält. Wenn wir nach der Bedeutung von Ma'ab fragen, so würde unter der wohl berechtigten Annahme, dass damit zunächst das Land, nicht das Volk bezeichnet wurde, sich ungezwungen ergeben, dass damit das Gebiet des Sonnenunterganges. des Westens gemeint war. Der Name wäre also weder von den Landeskindern, noch von den westjordanischen Vettern, sondern von den mächtigen, volkreichen Nomadenstämmen des Ostens gegeben, die vor viertausend Jahren und mehr da zelteten, wo wir jetzt die 'Anaza, die Ruwala und andere finden. Eine merkwürdige Bestätigung der soeben gegebenen Deutung des Namens Ma'ab finde ich nun darin, dass der arabische Name des Wasserlaufes, dessen Gebiet im Grunde das Land Moab darstellt (cf. Musil, Moab S. 1), Wâdilmôğeb, Seil el Môğeb, genau dasselbe bedeuten kann, nämlich »Sonnenuntergang, Westen«.1) Angesichts der einheitlich bezeugten Form des Flussnamens, l Môgeb (d. h. al Maugib) müssen wir auch annehmen, dass die von Jācūt (4, 678, 10) gegebene Vokalisation auf Irrtum beruht,2) dies um so mehr, als er nicht einmal

<sup>1)</sup> LA 2, 294, 2. Verwandt ist die Bedeutung: (tot) hinfallen, Qor. 22, 37, vgl. wagba, Sturz, Ham. 741 und al wagba al unmä, die grosse Katastrophe, Ham. 335; wågiba, Abhang, Abfall, 'Umar ibn abi Rebi'a 205, 26; endlich auch äth. augaba, überfallen; gebt, plötzlich.

<sup>2)</sup> Ebenso Lexicon Geogr. 3, 171, vgl. Aboulféda 247.

weiss, dass es sich im wesentlichen um einen Wasserlauf handelt, sondern den allgemeinen Ausdruck »Oertlichkeit« gebraucht. Von dem Ursprunge dieses Flussnamens gilt natürlich dasselbe, was soeben von Ma'âb gesagt wurde.

Wenn nun diese beiden Namen, Ma'ab und al Môgeb, in dem oben angegebenen Sinn zu Grunde gelegt werden, so werden wir veranlasst, zu fragen, wie der mit Ma'ab unvereinbare hebräische Name Mô'abh entstanden ist. Da Ma'ab westjordanisch Ma'obh lauten müsste, kann man an eine einfache Umstellung der Vokale denken. Man kann aber auch annehmen, dass neben Ma'ab eine lokale, mundartliche Form Mu'ab bestand (wie mugam neben magam). dessen à in einem ostjordanischen Namen erhalten blieb; dass ferner hieraus durch Vortondehnung Mû'âb entstand (wie  $s\hat{u}'\hat{a}l = tu'al$ ) und dass endlich aus dieser Form durch Unkenntnis oder Willkür Mô'abh gemacht wurde. Weder die Meša'-Inschrift noch die assyrischen Formen (Ma'aba, Mu'aba) führen hier eine Entscheidung herbei. 1) Sicher ist nur. dass die übliche hebräische Form auf einer in diesem Fall kaum unabsichtlichen Entstellung beruht. Analogien zu diesem Vorgange sind nicht schwer zu finden.

# Zu den Papyri von Elephantine.

Von S. Fraenkel, 2)

Wenn auch die Verhältnisse, in die uns das Schreiben des Jedonjah von Elephantine einführt, im allgemeinen bereits durch Sachau in seiner Abhandlung zutreffend dargestellt worden sind, so bedürfen doch einige dort noch



<sup>1)</sup> Der Text der Septuaginta, Gen. 19, 37, ἐκ τοῦ πατρός μου, zeigt uns, dass sie die mater lectionis i hier nicht lasen.

<sup>2)</sup> Auch dieser Beitrag zur Erklärung der neugesundenen Papyri, der am 21. Dezember 1907 an unsere Zeitschrift eingesandt wurde, ist von den Arbeiten der Herren BARTH und Nöldere völlig unabhängig; vgl. o. S. 205. — Red.

nicht berücksichtigte Punkte noch einer besonderen Diskussion.

Auszugehen haben wir dabei m. E. von Nr. III, dem mit מוס eingeleiteten Schriftstück. In diesem notiert ein Ungenannter kurz den ihm von Bagoas, dem Statthalter von Judäa, und Delajah, einem Sohne des Statthalters von Samaria, erteilten Auftrag an Arsames in Aegypten. Dieser Auftrag stimmt, wie schon Sachau bemerkt, fast wörtlich zu der Petition in Nr. I.

Wer ist nun der Schreiber dieser Notiz? Es liegt am nächsten, in ihm den von Jedonjah an die Würdenträger im Norden mit dem Briefe abgesandten Boten zu sehen. Er war gewiss ein Glaubensgenosse des Jedoniah und hat den Tenor seiner Botschaft (zur Aufbewahrung im Gemeindearchiv?) besonders aufgeschrieben. Die eigentliche Botschaft an Arsames aber muss zum mindesten in der Form ganz anders gelautet haben. Denn dass der Statthalter der kleinen Provinz Judäa und ein Statthalterssohn aus Samaria nicht in diesem Tone, so kurz und ohne Motivierung, dem ihnen an Autorität und im Range naturgemäss überlegenen obersten Beamten der wichtigen und grossen Provinz Aegypten einen Auftrag oder auch nur einen Rat erteilen konnten, braucht nicht erst bewiesen zu werden. Die dem Boten für Arsames mitgegebenen Briefe werden verschlossen gewesen sein (Neh. 6, 4 Gegensatz 5); aber das Wichtigste wurde ihm daraus mitgeteilt und die Stilisierung der dies enthaltenden Notiz mit Benutzung von Nr. 1 (vgl. namentlich ולחיא) ist sein Werk. Wir haben also anzunehmen, dass Bagoas und Delajah in ihrer wirklichen Botschaft an Arsames nicht unterlassen haben werden. Gründe für ihre Intervention anzuführen und überhaupt den Abstand, der sie von Arsames trennte, genügend zu markieren.

Sind wir nun im Stande, diese uns nicht erhaltene Botschaft zu rekonstruieren? Wir können es wohl versuchen.

Durch den wahrscheinlich an den Gouverneur von Ober-Zeitschr. f. Assyriologie, XXI. ägypten gerichteten Strassburger Papyrus A l. 1 wissen wir, dass die Abreise des Arsames an den Hof des Grosskönigs das Signal zu einer Empörung gegen die Perserherrschaft war. Die von den Priestern geschürte Bewegung richtete sich naturgemäss auch gegen die von den Persern geschützten Juden und gegen ihren Kult. Es erfolgte ein Angriff gegen die Citadelle und die Garnison (dies scheint der Inhalt des Strassb. Pap. A l. 5) und gegen das jüdische Heiligtum, das zerstört wurde. Die Revolte war durch persische Würdenträger selbst, die wie so oft in ienen Zeiten dem Grosskönig die Treue brachen, unterstützt worden, wurde aber wohl durch militärische Hilfe aus entfernteren Garnisonen unterdrückt. Arsames kehrt zurück und die Ruhe wird nicht mehr gestört. - Nur die Juden können nicht mehr dazu gelangen, ihren Tempel wieder aufzubauen; sie wenden sich deshalb an den Statthalter der Nachbarprovinz mit der Bitte, er möge einen Brief senden, damit der Tempel wieder aufgebaut werde. Dafür versprechen sie ihm einerseits Opfer und Gebete, andererseits eine bestimmte Geldeinnahme. naiv treuherzig auch gewisse Schilderungen ihres Schreibens an ihn sind, so ganz weltunkundig scheinen sie doch nicht gewesen zu sein. Das Versprechen, in dem Tempel zu beten, ist auch von dem Grosskönig als wohlgefällig empfunden worden, und es entspricht ganz den Vorstellungen der alten Welt. Durch die Aussicht auf die grosse Einnahme musste aber Bagoas noch geneigter werden, dem Wunsche der Petenten Folge zu leisten.

Nun aber erhebt sich eine Frage. Warum haben denn Jedonjah und seine Kollegen nicht dem Arsames dieselben Anerbietungen gemacht? Warum haben sie sich überhaupt nach der Beendigung der Revolution gar nicht an ihn gewendet mit der Bitte, den Wiederaufbau des Tempels zu gestatten? — Die Antwort, er war nicht in der Provinz, kann nicht gelten, denn Nr. III richtet sich ja grade an Arsames.

Hier gibt es m. E. nur eine Erklärung: Bei der allgemeinen Unzufriedenheit der Aegypter war Arsames nicht gewillt, dem Volke noch weiteren Anstoss dadurch zu geben, dass er den jüdischen Tempel wieder aufbauen liess. Es war nach seiner Meinung wohl ein Akt der Staatsklugheit, dem Volke wenigstens dieses Opfer zu bringen. Er mag sich also den Juden gegenüber, die ihm mit Bitten kamen, zum mindesten passiv gezeigt haben.

Für diese lag es nun nahe, sich an den Statthalter ihrer alten Heimat, mit der sie wohl durch manche Fäden (Handelsbeziehungen?) noch verbunden waren, zu wenden. weil sie erwarten konnten, dass er, der nur über Juden regierte und dem Tempel nach dem Befehle des Grosskönigs seine Reverenz erweisen musste, am ehesten geneigt sein würde, zu ihren Gunsten zu intervenieren. Auch in den ersten Briefen an den Hohepriester wird wohl auch nur die Rede davon gewesen sein, dass er und seine Kollegen den Statthalter zu einer Intervention für sie veranlassen sollten. Bagoas konnte, wenn auch als minderer Mann, aber doch als Kollege, den Arsames darauf hinweisen, dass der Kult der staatstreuen Juden dem Grosskönig ganz besonders wohlgefällig sei, dass zu Jerusalem für ihn gebetet werde, vielleicht auch andeuten, dass Klagen über ihre Unterdrückung beim Grosskönig ein Echo finden würden, das ihm selbst verderblich werden könnte. — Aehnlich kann auch die Botschaft des Delajah gelautet haben.

Wenn man den Zusammenhang in dieser Weise konstruiert, so entgeht man der von Sachau nicht ganz gelösten Schwierigkeit, die Anrufung des Bagoas und seine tatsächliche Intervention zu erklären. 1)

<sup>1)</sup> Als Nachtrag zu Sachau's sprachlichen Bemerkungen möge noch folgendes notiert werden: Zu ולרחמן I, l. 2 vgl. Onk. zu Gen. 39, 21; die hebräische Redensart wird auf das Aramäische zurückgehen. Zu אלף l. 3 vgl. חר אלף Dan. 3, 19, übersetze also »tausendmal« (ohne »ein-«): aber in אגרה חרה לא שלחן l. 19 bedeutet es »keinen einzigen Brief

### Notizen zu der Zauberformel, ZA XX, 406 ff.

Von I. Goldsiher.

Zu den Anrufungen fremder Dämonennamen vgl. die Literatur in der Nöldeke-Festschrift 319.

407, 3 u. شهاب ثاقب vgl. WZKM XVI, 143, Anm. 7; das شهاب ثاقب dient zur Vertreibung der Satane, Süre 37, 10 (vgl. 15, 18).

407, 10 تفعلون -- Sūre 16, 93.

ist nicht das in Anm. 2 vermutete Wort, sondern es entspricht dem אַשָּׁיִן in der hebräischen Formel; über den Gebrauch derselben in arabischen Zauberanrufungen s. ZDMG XLVIII, 359. Pseudo-Balchī ed. Huart I, 63 ult. wird als jüdischer Gottesname angeführt: المادهيم; in dem grossen Ism-a'zam-Gebet im Katal-kulab I, 11, 4: كون اهيا شراهيا ادناى اصبارت. Bei Abulkäsim ed. Mez 81, 12 unten wird als eine der Zauberprak-

tiken erwähnt: ويرقى بشراهيا مراهيا مراهيا. In einer Abhandlung des Ḥasan b. Muhammed al-Ṣagānī († 650/1252) über apokryphe Traditionssprüche (abgedruckt als Anhang zu Muhammed Abu-l-mahāsin al-Kāwūkdschī's عبا اللولو المرصوع Kairo, o. J.) polemisiert der Verf. gegen die Anwendung solcher magischer Formeln: ومن جنس هذا اعتناء بعض الاغبياء الجهال والعوام الشُلال بدعوتهم بدعاء تخيشا وتبشيشا وشخيشا ودعوتهم لل الشائل باسماء اصحاب الكهف ودعاء شيع وغيرها من الشدائل باسماء اصحاب الكهف ودعاء شيع وغيرها من الدعوات الجهولات بزعمهم ان هذا من الاسماء العظام الخ ويدعو اهيا شراهيا ادوناى اصباوت المساء العظام الخ ويدعو اهيا شراهيا ادوناى اصباوت المساء على متيقظا لهذه الرقية فقد ضل بها خلق كثير وتانا الله فكن متيقظا لهذه الرقية فقد ضل بها خلق كثير وتانا الله

Die Druckfehler wird jeder leicht erkennen und berichtigen; 409, 2 الله 1. الله 1.

## Aus einem Briefe des Herrn Dr. D. Künstlinger

Krakau, d. 12. Febr. 1907.

..... In seiner Besprechung Die aramäischen Papyri von Assuan im XX. Bd. Ihrer Zeitschrift, S. 145 schrieb Theodor Nöldeke: Debensowenig lässt sich sagen, was שמש 'geschlachtet' G 10 als Eigenschaft eines Zeugs bedeutet'; und dazu als Anmerkung: Da, wie שמש 'schlachten' heisst, s. Lisän s. v., und diese Bedeutung sogar im Mehri gilt (Jahn in Südarab. Expedition

3, 223), so darf man bei dem rein hebräisch gebildeten Worte nicht auf eine andre Urbedeutung zurückgehen«.

Hierzu erlaube ich mir zu bemerken, dass im b. Talmud Foma 45° Z. ו v. o. זהב שחוט I. Reg. 10, 16-17 durch שנטוה כחוט esponnen wie ein Faden erklärt wird. Diese Deutung macht den Eindruck, eine künstliche zu sein, d. h. שחש = שחש >Gold, das wie ein Faden gewirkt werden kann«. So scheint auch R. Salomon Jizchaki (Raschi), ein Talmudkommentator des XI. Jahrh., in der sogleich zu zitierenden Talmudstelle diese Erklärung verstanden zu haben. Diese talmudische Deutung wird in Hullîn 30<sup>b</sup> Z. 5-6 v. u. widerlegt. Dort heisst es: Die Schule R. Ismael's (וו. Jahrh.) lehrt, שחש bedeute >dehnen, ziehen«; dies wird mit zwei Bibelstellen (I Reg. 10, 16-17 und Jer. 9, 7) belegt. Auf die Frage, wozu denn die zweite Belegstelle mit einem אומר ferner heisst es« eingeleitet wird, folgt die Antwort >du hättest geglaubt, זהב שחוט bedeute auch nach Ansicht der Schule Ismael's שנטוה בחוט. dem ist aber nicht so: Beweis Ier. o. 74. Hieraus ist zu ersehen, dass in einer Schule (allerdings nicht in der R. Ismael's) שנטוה כחוט werstanden wurde. Wahrscheinlich ist demnach die Deutung in Jer. Joma 41d Z. 18 v. o., שהיה נמשך כשעוה = זהב שחוט, sahût bedeute dehnbar wie Wachs«, auf die Schule R. Ismael's zurückzuführen.

Das שחשו in den aram. Papyri von Assuan als Eigenschaft eines Zeugs dürfte man vielleicht doch als einen Beweis dafür anführen, dass die Deutung der עשחש = שומוה בחום nicht geradezu eine künstliche, wie es auf den ersten Blick scheint, sondern echtes aramäisches Sprachgut sei. Es dürfte eine eigene Art von gewirktem Zeug bedeuten und wird mit שחש schlachten schwerlich etwas Gemeinsames haben.

Oder sollte ich hier den Teufel durch Beelzebub vertreiben wollen? . . . .

## Une nouvelle inscription de Šamši-Adad.

Par Albert Condamin.

Le R. P. JALABERT, professeur à la Faculté orientale de Beyrouth, bien connu pour ses travaux sur l'épigraphie grecque, m'a communiqué une tablette cunéiforme découverte sur les bords de l'Euphrate, en aval de Dēr ez Zor (ed Der), dans un endroit nommé Tell 'Ašar (ou 'Išar). situé à 4 heures de distance de Es-Salhije. L'indigène qui l'a trouvée a joint à cette indication un croquis, où il place Tell 'Ašar (ou 'Išar) entre Zor et Salhīje. C'est donc évidemment le Burg el 'Ischara de la carte de R. Kiepert.')

Cette tablette, en argile cuite, mesure o centimètres de largeur sur 5 cent. 1/2 de hauteur; l'épaisseur est de 2 cent. 1/2 sur les bords et de 3 cent. 1/2 au milieu. Parfaitement conservée, elle porte une inscription du roi d'Assyrie Šamši-Adad (825-812), en caractères archaïques. Elle est donc intéressante pour l'histoire et pour la paléographie assyriennes. (Cf. Bezold, Ueberblick ü. d. Bab.-assyr. Literatur, § 45, p. 76-77). Il importe d'en donner une reproduction aussi exacte que possible.

Les premières lignes sont faciles à déchiffrer.

- 1. 1. ilŠamši(ši) ilAdad

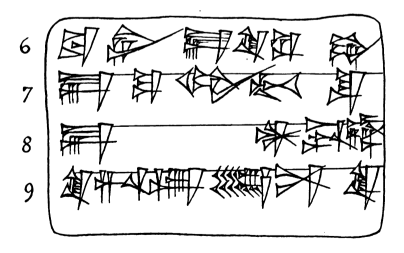
  - sar kiššati
     ša-ki-in ilNinib aplu
  - 4. pa-li-ih ilDa-gan
  - pa-te-si il Asur.
- L. 3. J'avais pensé d'abord à un titre comme gardu, etc., après le nom du dieu Ninib. Mais les deux signes de la fin de la ligne sont, me semble-t-il, TUR. UŠ, c'està-dire aplu, qui se rapporte à Šamši-Adad.
  - L. 5. il Asur, cf. Brünnow n. 11640.

<sup>1)</sup> Syrien und Mesopotamien zur Darstellung der Reise des Dr. Max Freiherrn von Oppenheim, 1893.

FACE



REVERS



- L. 6. ba-ni bît ki-ir-bi. La valeur ir me paraît douteuse pour l'avant-dernier signe qui ressemble bien au signe si de la ligne 5, mais a en plus, à gauche, un petit clou vertical. Si l'on peut lire kirbi, c'est, semble-t-il, kirbu de karâbu, plutôt que de qarâbu.
- L. 7. bît tùk-ul-ti-su. J'ai beaucoup hésité sur le second signe. Ce n'est ni sa (cf. 1. 3), ni si (cf. 1. 5): c'est ku avec la valeur tuk. Cf. a-sar tu-kul-ti-su (KB II, p. 238, l. 20 de l'inscription), bît tuk-la-ti-su (ibid., p. 90, 1. 42 de l'inscription).
  - L. 8. bît ilDa-gan.
- L. 9. ki-ri-ib TIR NU KI. Je n'ai rien trouvé de satisfaisant pour le dernier mot, qui est important, puisqu'il indique où le sanctuaire de Dagan a été construit. Est-ce un nom propre de ville? Le signe TIR, suivi de nu paraît sûr. Faut-il lire le dernier signe su, au lieu de ki, les scribes de Šamši-Adad usant d'une assez grande variété de signes pour cette syllabe (cf. Delitzsch, AL3, p. 24, n. 199); et alors TIR(nu) = admânu (Br., n. 7659), admânu-su? Si, au lieu de TIR TIR, on pouvait lire TIR, cf. Brunnow, n. 3540).

Le sens serait donc: »Šamši-Adad, roi du monde, lieutenant de Ninib, fils dévot de Dagan, patési d'Ašour, constructeur du sanctuaire, son lieu de refuge, du temple de Dagan, dans X (dans son palais ou dans la ville de X).

Je laisse aux assyriologues de profession, spécialement au savant directeur de cette Revue, le soin de corriger et de compléter cet essai de déchiffrement.

### Zu der neuen Inschrift Šamši-Adad's.

Von C. Bezold.

Den ausgezeichnet erhaltenen Text, den A. Condamin auf den vorstehenden Blättern veröffentlicht und erklärt hat, konnte ich, da mir der Herr Kollege in liebenswürdigster Weise die Einsicht des Originals ermöglichte, mit diesem kollationieren bzw. selbständig kopieren. Die Vergleichung ergab, dass die von Condamin hergestellte Nachzeichnung bis in Einzelheiten getreu, also absolut zuverlässig ist. Auch seiner Lesung wird man grossenteils beipflichten. Nur zu einigen wenigen Punkten erlaube ich mir, durch die freundliche Aufforderung des Herausgebers ermuntert, die folgenden Bemerkungen hinzuzufügen.

Am Schluss von Z. 3 steht zweifellos Fr.LIL¹) bzw. Bīl. Dann ist aber auch mit grösster Wahrscheinlichkeit in der 2. Zeile der von Johns, AJSL XVIII, 176 zusammengesetzten Tontafel šá-ki-in zu lesen und ebd. Z. 1 nach Framsi(si)-Framsi(si)-Framsi(si) auch statt patêsi, mâr« vielmehr wahrscheinlich šar kiššati zu ergänzen. Damit sinkt der von Johns ja auch nur vermutete Name des Vaters dieses Šamši-Adad, Bêl-upaḥhir«, in's Nichts zurück, und die drei von ihm angenommenen Patesi namens Šamši-Adad (vgl. Streck, ZA XVIII, 152) werden zunächst wieder auf zwei reduziert.

Z. 6 ziehe ich die Lesung ba-ni E-KI.SIG(G).GA vor, obwohl mir ein Tempel dieses Namens bisher nicht bekannt war. Dabei darf wenigstens als möglich angenommen werden, dass das sumerische ET FITTE mit ET ET ET Zu kombinieren sei,2) das ja = assyr. kisikku etc.

<sup>1)</sup> Vgl. CLAY, AJSL XXIII, 274; s. aber auch unten S. 253, Z. 6.

<sup>2)</sup> Vorausgesetzt, dass  $si(g) = \prod_{g \in \mathcal{G}} nicht mit einer anderen »Stimmbiegung« gesprochen wurde als <math>si(g) = \prod_{g \in \mathcal{G}} nicht mit einer anderen »Stimmbiegung« gesprochen wurde als <math>si(g) = \prod_{g \in \mathcal{G}} nicht mit einer anderen »Stimmbiegung« gesprochen wurde als <math>si(g) = \prod_{g \in \mathcal{G}} nicht mit einer anderen »Stimmbiegung« gesprochen wurde als <math>si(g) = \prod_{g \in \mathcal{G}} nicht mit einer anderen »Stimmbiegung« gesprochen wurde als <math>si(g) = \prod_{g \in \mathcal{G}} nicht mit einer anderen »Stimmbiegung» (als single single$ 

hinreichend vertreten ist; vgl. Brünnow, List nos. 9685 (= IV R<sup>2</sup> Add. p. 4<sup>b</sup>). 9686; Delitzsch, HWB 343<sup>a</sup>; Muss-Arnolt, HWB 414<sup>b</sup>; dazu noch CT 15, 43, 16; CT 16, 9, col. I, 36 (Thompson, Devils I, 32); CT 16, 10, col. V, 9 (Thompson, l. c. I, 40; vgl. Fossey, Contribution au dictionnaire no. 4687); CT 17, 37, col. I, 7 (Thompson II, 130; Fossey, l. c.) und Rm. 2, 207 (Catal. p. 1657).

Das zweite Zeichen im Eigennamen der Schlusszeile ist sicher qa; aber ein Ortsname Tirqaki ist mir nicht erinnerlich. Als reine Vermutung mag angeführt sein, dass damit der Ortsname Tir(i)-ga-anki zusammenhänge, den der Verfasser von K. 4312 (vgl. Catal. p. 2201b) für mindestens zwei Städte (Tirgan sa pan sadī und Tirgan sa pan Gutī) angibt.

Die Richtigkeit der obigen Lesungen vorausgesetzt, war also »Šamši-Adad, der König der Welt, der Statthalter Bel's, der Verehrer Dagon's, der Patesi Aššur's der Erbauer Esigga's, des Tempels seiner Macht, des Tempels Dagon's in (der Stadt) Tirqa«. Dieser König dürfte identisch sein mit dem der von Johns hergestellten Inschrift (s. o.), deren erste drei Zeilen nach meinen Ergänzungen mit den fünf Zeilen auf dem Obvers des neuen Textes gleichlauten. Bemerkenswert ist, dass sich auch der Erbauere des Assurtempels. Samsi-Adad, von dem die meines Wissens noch unveröffentlichte Steintablette 887 des Berliner Museums herrührt,1) als »König der Welt« bezeichnet, während dem Aššurtempel-»Erbauer«Šamši-Adad in der zuerst von G. Smith bekanntgegebenen<sup>2</sup>) kurzen Inschrift der Achat-(oder Onyx-)Scheibe 89906 des Britischen Museums und in der damit gleichlautenden Ziegellegende 833 des Berl. Mus.3) keinerlei Titel beigefügt sind und der Aššurtempel-» Erbauer « Šamši-Adad, der Sohn des Igur-

<sup>1)</sup> Siehe Andrae, Mitt. d. D. Or.-Ges. No. 21, S. 33; vgl. No. 27, S. 15.

<sup>2)</sup> Vgl. Schrader, KB I, S. 3, N. 2.

<sup>3)</sup> ANDRAE, a. a. O. No. 21, S. 30, N. \*\*; vgl. No. 27, S. 12.

kabkabu(?) in den beiden gleichlautenden Ziegellegenden 90106 und 90254 des Brit. Mus. 1) lediglich als Patesi von Aššur bezeichnet wird. Indessen spricht, wie Delitzsch gesehen hat, 2) dieser Unterschied in der Titulatur der Herrscher keineswegs gegen ihre Identität. Die gleiche graphische Wiedergabe von Aššur in allen den genannten Inschriften, von denen nur der von Johns bearbeitete Tontafeltext als spätassyrische Kopie ausscheidet: nämlich Lip wird etc., z. B. I R 29, 42 — kann sogar für diese Identität in Anspruch genommen werden. Aber die Lösung der schwierigen chronologischen Fragen, die mit den Trägern des Regentennamens Šamši-Adad zusammenhängen,4) wird auch durch die neue Inschrift nicht weiter gefördert.

Dass, wie Delitzsch annimmt,5) der auf dem neugefundenen Berliner Asarhaddon-Prisma genannte Vater

<sup>1)</sup> Früher von mir als "Assyrian Room nos. 149. 765" numeriert; s. Catal. p. 2234. In der Wiedergabe des Vaternamens ist auf p. 2 der Annals of the Kings of Assyria Druckfehler für i, wie schon die Photographie ib. p. XIX lehrt. Letztere verbietet auch, den Anfang des Namens I-lil- zu lesen, woran man denken könnte; vgl. oben S. 250, N. I. — Ich habe mir leider, als ich am 22. Okt. 1888 "Nimroud Gallery no. 189" numerierte: das "Stück eines Monolithen von schwarzem Stein mit einer 19 zeiligen fragmentarischen Inschrift Šamši-Adad's", keine Notiz über die etwaige Titulatur des dort erwähnten Herrschers gemacht. Sollte diese sonst nirgends beachtete Inschrift identisch sein mit der von G. SMITH, Discov. 74 erwähnten (m. Literatur S. 77)?

<sup>2)</sup> Mitt. d. D. Or.-Ges. No. 22, S. 74

<sup>3)</sup> Zur Lesung ú-sar der Gruppe (Brünnow, nos. 10138 f.) vgl. auch die unveröffentlichte zweisprachige Liste K. 5926 (Catal. p. 750); zur Bedeutung auch Sm. 1086 (CT 19, 34), 3.

<sup>4)</sup> Vgl. darüber besonders Delitzsch, a. a. O. No. 21, S. 48 und Babyl. u. assyr. Herrscherlisten S. 2; Lehmann-Haupt, Beitr. z. alten Gesch. IV, 113 f.; Andrae, Mitt. d. D. Or.-Ges. No. 25, Ss. 21. 33. 68 f.; King, Chronicles I, 120 ff.

<sup>5)</sup> Mitt. d. D. Or.-Ges. No. 22, S. 75, Note; vgl. WINCKLER, Aussug a. d. vorderas. Gesch. S. 30 und King, l. c. p. 127, n. 2.

ka-bu') im Zusammenhang steht, ist auch mir nicht unwahrscheinlich. So misslich nun freilich die Annahme einer nur einmal belegten ideogrammatischen Lesung bleibt, so kann ich doch die Frage nicht unterdrücken, ob mit diesem Vater Šamši-Adad's nicht ferner auch der von RANKE publizierte und besprochene<sup>2</sup>) Bi-il-ta-bi kombiniert werden darf. Der Name Bil-ta-bi steht schon an und für sich auf schwacher Stütze: er ist meines Wissens in altassyrischer Zeit nicht belegt; und der von Tallqvist im Neubab. Namenbuch Sp. 153b angeführte »Bêl-tâbu?« sieht in Strassmaier's Edition (Babyl. Texte VII, 192) mit je einer Schraffierung zwischen und FIII und am Schluss höchst verdächtig aus. Nun aber wechselt in der bekannten Bilinguis CT 17, 26, 53 (Thompson, Devils II, 92) das gewöhnliche in der Bedeutung qibū, qabū mit EII; es gab also im Sumerischen für reden, befehlen u. s. w. neben du (dug, gug, etc.) und  $di^3$  vermutlich auch ein da. Wäre es statthaft, diese ideogrammatische Schreibung im Namen der RANKE'schen Tafel anzunehmen, dann hätten die alten Kaufleute zusammen mit dem Babylonier Sinmuballit den assyrischen Herrscher Bil-qabi(bi)(?) = (?) Bilkabi und zusammen mit Sinmuballit's Sohn und Nachfolger, Hammurabi, den Sohn und Nachfolger Bilkabi's, Šamši-Adad,4) neben Gott Marduk in ihren Fluchformeln angerufen.

Jedenfalls bestätigt unsere Inschrift auf's neue das hohe Alter des Dagonkults in Assyrien, mag dieser nun

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 252, N. I.

<sup>2)</sup> BE VI, part 1, pp. 9 f. 67 und pl. 17; KING, l. c. p. 126 f. und schon *Tukulti-Niniö* p. 55 f. Die Photographie bei RANKE pl. III lässt über die Wiedergabe des vorletzten Zeichens keinen Zweisel.

<sup>3)</sup> Vgl. PRINCE, Materials for a Sum. Lex. pp. 75. 82 und schon Brünnow, nos. 531 f. 9528.

<sup>4) [</sup>Trotz der Einwände PEISER's, OL X, 457 ff., auf die ich erst bei der Korrektur dieser Zeilen stosse.]

dort entstanden oder, wie wahrscheinlicher, aus der Fremde eingedrungen sein, ') und lehrt uns einen der ältesten Tempel des Gottes kennen.

# عمدا) = babyl. Mami (Mama)? — Karduniaš. Von M. Streck.

I. Bekanntlich begegnen die babylonischen Gottheiten Nergal und Nanai auch im Syrischen als und und. Ich glaube mit einiger Wahrscheinlichkeit, noch den Namen einer dritten babylonischen Gottheit in der syrischen Literatur wiedergefunden zu haben. In der von G. Hoff-MANN in seinen Auszüge aus syrischen Akten persischer Märtyrer (Leipzig 1880) mitgeteilten Geschichte des Heidenbekehrers Sābhā, die der Hauptsache nach in Babylonien spielt, lesen wir (S. 76 bei Hoffmann) von der Anbetung eines Götzen معمد. 2) Dazu bemerkt Hoffmann in Anm. Nr. 678: »Ob eine weibliche oder männliche Gottheit, geht aus dem Texte nicht hervor. Vgl. den Personennamen (Bar) Mami Ass. B. O. 3, 1, 500 b cap. 5; عن معدلا (l. c.) 1, 531. — معمدا Act. Martyr. Orr. I, 100. B. O. 1, 188—192. — Davon ماموية 3, 1, 64 a u. s. w. Man denkt an das persische lolo, مامي »Mama«, sofern auf Vullers Verlass ist; Beiname der Anahita?« Der Assyriologe erinnert sich bei unwillkürlich der schon für die altbabylonische معمدا) معمدا Zeit wohlbezeugten Göttin Mami oder Mama, 3) einer Doppelgängerin der Istar, speziell in ihrer Eigenschaft als Belit-ile, in der sie sehr oft den Beinamen »Mutter« er-

S. ZIMMERN, KAT<sup>8</sup> 358, JASTROW, Die Rel. Bab. u. Ass. I, 219 und Hrozný, MVG 1903, S. 261 f.

<sup>2)</sup> HOFFMANN liest Mammāi.

<sup>3)</sup> Vgl. z. B. Huber, Die Personennamen in den Keilschrifturkunden aus der Zeit der Könige von Ur und Nisin (= Assyriol. Bibl. Bd. XX, 1907), S. 177; RANKE, Person. names p. 201.

hält.') In der Tat wird man Mama und Mami mit Jensen (ZDMG 43, 198) als sumerische Wörter für »Mutter« betrachten dürfen, die dann in die Kategorie der Lallwörter²) gehören. Im Namen des Götzen معمد mag recht wohl jener der uralten »Mutter«-Göttin Mami stecken; ob hingegen auch das معمد in معمد , wie Hoffmann will, mit dem Götzen معمد verglichen werden darf, erscheint mir doch recht fraglich, da es sich bei ihm ganz gut lediglich um das Lallwort für »Mutter« handeln könnte, dessen Verwendung als Mannsname auf aramäischem Sprachboden, ebenso wie in Abessinien mehrfach nachweisbar ist.3)

II. Bekanntlich wird in der von Delitzsch in Die Sprache der Kossäer S. 27 mitgeteilten kassitisch-babylonischen Wortliste (82, 9-18) in Zl. 34 ein Wort ia-sú als ma-a-tum erklärt und es liegt gewiss nicht der geringste Anlass vor, diese Angabe anzuzweifeln. Hüsing schätzt in OLZ IX 663 den Wert und die Brauchbarkeit derartiger Glossare viel zu niedrig ein. Mag das sogen. kossäische Vokabular die linguistische Studie eines babylonischen Gelehrten oder ein praktisches Hilfsmittel zur Einführung ins Kassitische oder auch nur eine schlichte Schülerarbeit darstellen, auf alle Fälle dürfen wir erwarten, dass so gewöhnliche Wörter wie »Land« richtig erklärt sind. Das kassitische Wort ias = >Land < 4) treffen wir dann wieder in der bilinguen Königsliste K. 44265) an, wo in col. I 18 (RAWL. 25) der Königsname Ú-lam-bur-ia-a-as mit Li-tanbēl-mātāte6) und in col. IV 12 (R. 44) Na-zi-bur-ia-a3 mit [Sil-bēl]-mātāte6) übersetzt wird.7) Da nun ias auf Grund

<sup>1)</sup> Vgl. Jensen, KB VI, I, 543; 544; Zimmern, KAT8 430.

<sup>2)</sup> Vgl. zu diesen Kretschmer, Einleit. i. d. Gesch. d. griech. Sprache (1896), S. 335; 338.

<sup>3)</sup> S. dazu Nöldeke, Beitr. z. semit. Sprachw. S. 94.

<sup>4)</sup> Im kossäischen Vokabular zu iasu semitisiert.

<sup>5)</sup> Ediert von PINCHES in PSBA III 37 ff. und in V R 44.

<sup>6)</sup> Geschrieben KÜR-KÜR.

<sup>7)</sup> Demnach sind auch bei den Namen Bur-na-bur-ia-a-as und Ka-das-

des kossäischen Vokabulars dem mātāte entsprechen muss, 1) so ergibt sich weiter die Gleichung bur = bēlu.

iaš, aš = Land liegt dann auch höchst wahrscheinlich in einer Reihe von geographischen Länder- und Ortsnamen des medisch-elamitischen Gebietes vor, die auf (a, i)š enden; vgl. z. B. Parsuaš, Elenzaš (siehe ZA XV 379), Araziaš = Aranzisu (Erinziašu),²) Bīt-Zualzaš (l. c. 326), Kušianaš (l. c. 336), Sassiašu (l. c.). Der Umstand, dass der eine oder andere dieser Namen durch das Determinativ alu als Ortsname charakterisiert wird, darf nicht abhalten, in dem auslautenden aš, iš (semitisiert: išu, ašu) das kassitische iaš zu vermuten; das letztere wird eben auch die Bedeutung Ortschaft besessen haben.3)

Und zu denjenigen Namen, in denen man das kassitische ias = »Land« seit Langem mit Recht erkannt hat,

man-bur-ia-a3 in col. I 18 (R. 25) und IV 9 (R. 41) die semitischen Aequivalente als Ki-din-[bēl-mātāte] bzw. [Tukultī-bēl-mātāte] zu ergänzen.

<sup>1)</sup> Singular und Plural scheinen demnach, wenigstens im Genetiv, im Kassitischen ganz gleich gelautet zu haben.

<sup>2)</sup> Vgl. ZA XV 337; 344; 345.

<sup>3)</sup> Eine solche Annahme hat durchaus nichts Auffälliges an sich. Die Begriffe »Land« und »Dorf« werden vielfach durch ein und dasselbe Wort ausgedrückt. Man denke nur an arab. بَلَن = »Land« und »Dorf« [ebenso UIC - Red.]; ähnlich ist der Gebrauch von , is; vgl. ferner assyr. mātu »Land« gegenüber dem wahrscheinlich von da entlehnten syr. באלא = »Land« und »Dorf«, mand. אואט = »Stadt«; neupers. אנא = »Dors« gegenüber altpers, dahju = »Land«. Aehnlich ist vielleicht mit NÖLDEKE, Beitr. z. semit. Sprachw. 61 das Verhältnis des pluralisch gebrauchten syrischen Singulars مُورَى = »Dörfer« (= مُونَى, scheinbar Plur. fractus!) gegenüber مزما = »Dorf« zu beurteilen. Als Grundbedeutung wird eben für alle diese Wörter etwa »Wohnsitz« anzunehmen sein; woraus dann sowohl die Bezeichnung für eine einzelne Gegend als für eine einzelne Ansiedlung resultiert. Auch für assyr. matu und alu dürfte ein derartiger gemeinsamer primärer Begriff anzusetzen sein; so erklärt sich auch leicht die Tatsache, dass diese beiden assyrischen Wörter häufig promiscue als Determinative für Landes- und Ortsnamen fungieren.

gehört auch Kar-Dunias, die alte Benennung Südbabyloniens. Das Wort ist also kassitisch, wozu vortrefflich stimmt, dass es erst seit der Kassitenperiode Babyloniens in den Inschriften auftaucht.<sup>1</sup>)

Vor dem zweiten Bestandteil des Namens Kardunias. vor Duniaš, steht nun recht häufig das Gottesdeterminativ ilu, woraus man den zunächst liegenden Schluss gezogen hat, dass in Duniaš eine Gottesbezeichnung stecke. Diese Folgerung könnte leicht falsch sein, wenn sich die Schreibung Kar-iluDunias lediglich in späten Texten, etwa solchen der Sargonidenzeit, finden würde. Dann wäre nämlich mit der Möglichkeit zu rechnen, die seinerzeit Winckler2) in Erwägung zog, dass es sich um eine slediglich künstliche Schreibung nach bekanntem Muster« handle, mithin von der Existenz eines Gottesnamens Duniaš, als bloss auf der falschen Interpretation einer Spätzeit beruhend, zu abstrahieren. Nun begegnet aber die Schreibung Kar-iluDunias schon in der Kassitenepoche und zwar nicht nur in den Amarnatafeln, sondern vor allem auch in den neuerdings von CLAY edierten Kassitentafeln; vgl. bezüglich letzterer CLAY, Babyl. Exped. vol. XIV, Nr. 128, Zl. 1: Ka-ra-iluDu-ni-a-as.3)

r) Hüsing's Behauptung (OLZ IX 664), dass Kardunias »eingestandenermassen elamisch seiα, ist völlig aus der Luft gegriffen. Ob die Sprache der Kassü wirklich mit jener der Elamiter nahe verwandt war, dies lässt sich bei dem spärlichen gesicherten kassitischen Sprachgut, über das wir zurzeit verfügen, noch nicht definitiv entscheiden, obwohl Vieles der Annahme einer kassitisch-elamitischen Sprachgruppe günstig zu sein scheint. Sollten auch die Kassiten, wie die Elamiter, das Wort muru(n) besessen haben, so würde dieses noch nicht gegen die Existenz eines kassitischen iaß = »Land« sprechen, indem eben dieses muru(n) wie im Elamitischen in erster Linie »Erde« und dann auch »Land« bedeutet haben wird.

<sup>2)</sup> In Untersuch. s. Altorient. Gesch. S. 135.

<sup>3)</sup> Ausserdem findet sich der Name in diesen Texten noch einmal ohne das Determinativ: vol. XIV, Nr. 1, Zl. 1: mātu Ka-ra-Du-ni-ia-a3. Von den Amarnabriefen und den CLAY'schen Tafeln abgesehen, kann ich Kardunias nur noch zweimal in Inschriften aus der Kassitenzeit nachweisen,

Nachdem also schon die Kassiten selbst durch die Vorsetzung des Gottesdeterminativs vor das zweite Element dieses Ländernamens zu erkennen geben, wie derselbe zu fassen ist, wird es gewiss das rationellste bleiben, diese für uns älteste und von autentischer Seite kommende Deutung zu akzeptieren, statt der eigenen Willkür') zu folgen.

Es gibt also einen Gott Dunias, dem Hüsing als sunmögliches Gespenst« zu früh ein requiescat in pace« (siehe OLZ IX 665) nachgerufen hat.²) Damit erledigt sich auch die früher mehrfach geäusserte, besonders von Winckler vertretene Ansicht, dass Kardunias eine kassitische Uebersetzung von māt Kaldu = Kaldu-Land« sei.³) Diese Anschauung verliert ferner dadurch eine Hauptstütze, dass sich eine Kurzform Kardu für Kardunias bisher nicht durch eine einwandsfreie Stelle bezeugen lässt. Das Kardu« im Siegel Tukulti-Ninib's I. (Vorderseite 2) weist die Rückseite (Zl. 2) der Inschrift ziemlich sicher als blossen Schreibfehler für Kardunis aus.

ias in iluDunias ist nach dem Vorausgehenden sicher = mātu bzw. mātāte; mithin: der Gott »Dun der Länder«. Ein Gott Dun erscheint mehrfach in Eigennamen aus der Zeit der Könige von Ur und Nisin.4) Nun ist DUN als Ideo-

nämlich IV R<sup>2</sup> 36, Nr. 3, 9 (Inschr. des Karaindas) und HILPRECHT, OBI Nr. 43, 2 (Inschr. Kurigalzu's), beidemale *Ka-ru-du-ni-ia-a*s geschrieben.

<sup>1)</sup> Man höre nur, was HüSING über die Bedeutung von Kar-Dunias in OLZ IX 664 schreibt: »Sollte es vielleicht »das Meerland« bedeuten? Wir wissen ja bisher nicht, wie das Meer auf Elamisch hiess! Etwa duni?«.

<sup>2)</sup> Es kann sich um keine von den babylonischen Schreibern übernommene Eigentümlichkeit der elamitischen Rechtschreibung (Setzung des Determinativs nap = pGott« vor muru(n) = pErde« und kik = pHimmel«) handeln, wie Bork in OLZ X 526 meint. Dann müsste man doch wenigstens  $dun^{-ilu}iat$  erwarten. Oder will Bork dun bzw. duniat zu einem (elamitischen?) Worte mit der Bedeutung pLand« stempeln?

Vgl. auch meine Bemerkungen in Klio VI 207<sup>2</sup>, woselbst verschiedene auf die Kaldu = Karduniaš-Frage bezügliche Literaturnachweise gegeben sind.

<sup>4)</sup> Vgl. E. HUBER, Personennamen S. 174. Da Dun schon mehrere

gramm für edlu = »Mann, Held, Herr« belegt, also für ein Synonymum von bēlu. ¹) Wir dürfen daraus gewiss folgern, dass der Gott Dun mit dem semitischen Bēl identisch ist und daran anschliessend die Gleichung Dun mātāte = Bēl mātāte aufstellen.

Bēl-mātāte = >Herr der Länder« ist das Epitheton, das man dem Bēl wohl als >Herrn der (bewohnten) Erde« beilegte²) und zwar speziell, wie es scheint, in Nippur, dem uralten Zentrum des Bēl-Kultus; denn das in von dort stammenden Weihinschriften des öfteren als Beiname des En-lil begegnende Lugal-kúr-kúr-ra³) darf ruhig als eine

Jahrhunderte vor der Kassitendynastie als Gott in Babylonien nachweisbar ist, werden wir in ihm einen sumerischen Gott erblicken müssen, dessen Verehrung später auch die Kassiten nach ihrer Invasion adoptiert haben.

<sup>1)</sup> DUN konnte dann wohl auch geradezu im Semitischen durch bēlu wiedergegeben werden, wenngleich bisher m. W. eine solche Entsprechung durch keine Stelle direkt zu belegen ist; doch beachte REISNER'S Hymnen p. 97 (Nr. 53<sup>2</sup>), Zl. 46, wo DUN-M1-A-MU durch 3a bel-tum(?) . . . . . glossiert wird.

<sup>2)</sup> Vgl. ZIMMERN, KAT<sup>8</sup> 357. EN-KÚR-KÚR als Beiname des Bēl findet sich: Inschr. Kurigalzu's I R 14, Nr. 1, Zl. 2; Sarg. Annal. 436; HARPER Nr. 648 (= 80, 7-19, 39) Obv. 3; Enuma-elis col. VII, 116 = KING, Creation vol. I 110 (vgl. dazu noch p. 168) = KB VI, I 36, Rev. 13. In CT XVI 13, col. II 15-16 = Thompson, The devils and evil spirits vol. I, p. 56: iluEN-KUR ()-KUR und iluNIN-KUR-KUR, wohl sicher = Bēl und Bēlit. Auch Ninni (Istar) wird zweimal auf Gudeatexten (Steintafel Nr. z bei Thureau-Dangin, VAB I 144 und Statue C, col. II 2 = a. a. O. I 74) als NIN-KÜR-KÜR-RA = »Herrin der Länder« tituliert.

<sup>3)</sup> Inschrift Entemena's lit. n, col. I 2 = VAB I 36; Inschr. Lugalzaggisi's col. I 2; II 37; III 14 = VAB I 152; 154; Inschr. Lugalkigubnidudu's lit. b, Lugalkisalsi's, Ensa(g)kusanna's = VAB I 156; Inschr. Urzage's von Kis = VAB I 160. Ueberall als Beiwort zu En-lil (Bēl); nur Lugalzaggisi col. II 14 = VAB I 154 und bei Lugal-TAR-si als Cognomen Anu's begegnend. Dass LUGAL-KÜR-KÜR-RA nur eine Uebersetzung des semitischen bēl mātāte darstellt, dies wird durch die mit Recht von RANKE bei ED. MEYER, Sumerier und Semiten in Babylonien 32, Anm. I hervorgehobene Tatsache bestätigt, dass in sumerisch geschriebenen Texten der semitischen Zeit bēlu = »Herr« oft durch lugal = »König« wiedergegeben wird. Vgl. z. B. KING, Hammurabi Nr. 57, 44 (semitisch) mit Nr. 58, 39 (sumerisch): be-li-ia = lugal-ma,

Uebersetzung des semitischen bēl mātāte angesehen werden. Ed. Meyer's Vermutung (in Sumerier und Semiten in Babylonien, Berlin 1906, S. 32), dass Bēl ursprünglich nur eine Abkürzung von bēl-mātāte sei, hat entschieden viel für sich.

Während in Dunias wahrscheinlich der von den Kassiten übernommene sumerische Gottesname Dun steckt und darunter wohl eine mit dem semitischen Bel gleichzusetzende Gottheit zu verstehen ist, dürste Burias, d. h. eigentlich Bur der Länder« eine von Hause aus kassitische Gottesbezeichnung ausdrücken. Aus dem Umstande, dass die bilingue Königsliste Buriaš durch bel mātāte übersetzt, gewinnen wir die Erkenntnis, dass das Wort für »Herr« im Kassitischen bur lautete. Der Name »Herr der Länder« deutet gewiss an, dass Burias eine der Hauptgestalten des kassitischen Pantheons, ja vielleicht geradezu den kassitischen Götterkönig, repräsentierte. Mit der Annahme einer bevorzugten Stellung dieses Gottes lässt sich dann auch trefflich die Beobachtung vereinigen, dass gerade sein Name besonders häufig in kassitischen Eigennamen<sup>1</sup>) wiederkehrt. Im übrigen scheinen die von den Kassiten dem Burias zugeschriebenen Eigenschaften von der Vorstellung, welche die Babylonier mit Bel verbanden, erheblich abgewichen zu sein, da ihn die Götterliste K 2100, col. I 21 (mitgeteilt von BEZOLD in PSBA XI, 173 f.) in Uebereinstimmung mit dem kossäischen Vokabular Zl. 62) nicht mit Bel. sondern mit Adad identifiziert.

Die Erklärung von ilu Dunias als Gottesname kann, wie ich glaube, als völlig gesichert gelten. Wie steht es nun aber mit dem ersten Elemente Kar? Die Existenz einer grösseren Zahl von babylonischen Ortsnamen die kāru = > Wall als erstes und einen Gottes- oder Personen-(dann besonders Fürsten)-namen als zweites Glied auf-

<sup>1)</sup> Solche Namen siehe bei HOMMEL, Grundriss 30; PEISER, Urkunden der dritten babylonischen Dynastie S. VIII; CLAY, Babyl. Exped. XV, p. 54.

<sup>2)</sup> Hier in der Nebenform Ubrias für \*Uburias, mit prostethischem Vokal, vorkommend.

weisen, legt es gewiss sehr nahe, auch für Kar-Dunias eine analoge Erklärung zu postulieren. 1) Dagegen würde die konsequente Schreibung Ka-ra-ilu Dunias der Amarnabriefe2) und der oben erwähnten Stellen bei CLAY XIV. Nr. 1, 1; Nr. 128, 1 nicht sprechen. Denn das Wort kāru ist höchst wahrscheinlich für ein nichtsemitisches Lehnwort im Assyrischen zu halten. An eine kassitische Provenienz dieses Wortes kann deshalb nicht gut gedacht werden, da es schon in vorkassitischer Zeit, speziell in der Hammurabi-Periode, mehrfach als erstes Glied in Ortsnamen<sup>3</sup>) auftaucht. kāru dürfte vielmehr aus einem sumerischen kar bzw. kara semitisiert sein.4) Man beachte, dass die Schreibung Ka-ra lediglich in der Kassitenzeit anzutreffen ist; später finden wir nur Ka-ru, gewöhnlich ideographisch  $K\bar{a}r(u)$ , ein paar Mal dafür auch  $K\bar{a}r(G\bar{a}n)$ . In Ka-ra ist wahrscheinlich die sumerische Form zu erkennen. 5)

Uebertragen wir also das sumerisch-kassitische Karailu Dunias ins Semitische, so erhalten wir nach unseren

<sup>1)</sup> Eine solche Erklärung vertritt z. B. auch HOMMEL, Grundriss 257.

<sup>2)</sup> Nur Amarna Lond. Nr. 1, Zl. 53 steht Kar-ilu Du-[ni-ia-as].

<sup>3)</sup> Auch im babylonischen Personennamen Kārija liegt vielleicht mit RANKE, Personal names 115; 235 kāru = »Wall« vor; Kārija findet sich auch in neubabylonischer Zeit; vgl. TALLQVIST, Neubabyl. Namenbuch 88. Aus der Zeit vor der Hammurabidynastie kenne ich nur den Ortsnamen Kar-si-da als solchen, in dem möglicherweise kāru = »Wall« enthalten ist; er wird in einer Inschrift Bursin's (siehe THUREAU-DANGIN, VAB I 198, e), dann in Datierungen der Ur-Dynastie (siehe a. a. O., I 256, Index) erwähnt; auch in gleichzeitigen Personennamen ist er anzutreffen; vgl. HUBER, Personennamen 183 und 176.

<sup>4)</sup> So: LEANDER, Die sumerischen Lehnwörter im Assyrischen S. 24. Vgl. auch J. D. PRINCE, Materials for a Sumerian Lexikon (1906), p. 200.

<sup>5)</sup> Denkbar wäre es auch, dass die Schreibung Ka-ra in die Kategorie der graphischen Spielereien und Schreiberkunststücke gehört und als Pseudo-Ideogramm zu beurteilen ist, wie z. B. manche Zeichengruppe des Hammurabi-Codex; vgl. zu letzterem UNGNAD, ZA XVIII 17. ka-ra stünde dann etwa auf einer Stufe mit der in den assyrischen Königsinschriften beliebten pseudoideographischen Schreibung alnhal-sup! = -»die Burgen«.

bisherigen Darlegungen Kār-Bēl-mātāte. Nun muss darauf aufmerksam gemacht werden, dass wir eine babylonische Ortschaft dieses Namens kennen, die, gleich Kardunias, zuerst in der Kassitenperiode erwähnt wird, nämlich bei CLAY vol. XIV og a. Zl. 18: Kār-Bēl-mātāteki und vol. XV. Nr. 159 c, Zl. 8: alu Kār-Bēl-mātāte. 1) Dieselbe erscheint dann ferner, in gleicher Schreibung, in dem Texte K 6082, col. III 10; 13 b = Winckler, Texte verschiedenen Inhalts II 67, sowie in der in PSBA XIX edierten Schenkungsurkunde Marduk-nädin-ahē's Zl. 18,2) welche im 13. Jahre dieses Königs in unserer Stadt ausgefertigt wurde; hier, wie in K 6082, kann nur ein babylonischer Platz gemeint sein. Etwa 50 Jahre später begegnet Kār-bēlmātāte wieder in der jüngst von King3) publizierten, aus dem 11. Jahrhundert stammenden babylonischen Chronik. In ihr ist von einem Vorstosse der Aramäer die Rede. die zur Zeit des Königs Nabū-mukīn-apli (ca. 1010 v. Chr.). wie es in col. III 7 heisst, das bāb ni-bi-ri der Stadt alu Kārbēl-mātāte besetzten. Unter dem bāb ni-bi-ri = Tor des Ueberganges bzw. der Furt« oder »Fährentor« hat man sich wohl irgend eine Befestigung, vielleicht mit WINCKLER (in OLZ X 502) einen Brückenkopf vorzustellen. Dass Kār-bēl-mātāte befestigt war, erfahren wir auch aus der Tontafelinschrift Tiglathpileser's III, Obv. 8, wo es ausdrücklich heisst: alubir-tu (= >die Burg, Festunge) så aluKārilubēl-mātāte. Nach letzterer Stelle haben wir diese Stadt im Aramäergebiete, mithin in erster Linie im zentralen oder südlichen Babylonien zu suchen.4) Eine spätere Erwähnung der Stadt ist mir nicht bekannt.

I) Bel-matate in beiden Stellen durch EN-KUR ausgedrückt.

<sup>2)</sup> Hier mit Determinativ ilu vor Bel-matate.

<sup>3)</sup> In Studies in Eastern History, vol. II, London 1907.

<sup>4)</sup> Wenn es sich bei dem bāb nibiri um einen Fluss- oder Kanal-Uebergang zwischen Babylon und Borsippa handeln würde, wie WINCKLER in OLZ X 592 vermutet, so müsste Kar-bēl-mātate in unmittelbarer Nähe dieser beiden Städte angesetzt werden. Eine derartige Lokalisierung erscheint mir zwar möglich, aber nicht als sehr wahrscheinlich.

In Clay's Kassitentafeln wird neben Kār-bēl-mātāte auch ein Dār-bēl-mātāte erwähnt; vgl. Clay, Babyl. Exped. vol. XIV, Index (Dār-bēl-ma-ta-ti) und XV, Nr. 64, Zl. 1 (alu Dār-be-el-mātāte). Einmal wird ausserdem ein Dār-bēl-mātāte rabū genannt: XV, Nr. 159 c, Zl. 10; im gleichen Texte ist zwei Zeilen vorher von Kār-bēl-mātāte die Rede (siehe schon oben!). Unter diesem Dār-bēl-mātāte ist möglicherweise die Festung von Kār-bēl-mātāte bzw. ein in der Nähe befindliches Vorwerk zu verstehen; man ist geneigt, dieses, wohl nach Kār-bēl-mātāte benannte dūru mit dem bāb nībiri der vorher zitierten Chronik und dem bīrtu Tiglathpileser's III. zu kombinieren. 1)

Wenn man auf Grund der bisher bekannten Belege für Kār-bēl-mātāte sich ein Urteil erlauben darf, so müsste dies etwa also lauten: Es handelt sich hier um eine Stadt, die, wie es scheint, im zweiten Jahrtausend, speziell in der Kassiten-Epoche, eine bedeutende Rolle spielte, ja vielleicht als einer der allerwichtigsten, wenn nicht als der politisch hervorragendste Ort Mittel- und Südbabyloniens galt, die aber im ersten Jahrtausend mehr und mehr in den Hintergrund tritt.

Dass der Landschaftsname Karduniaš, wenn dessen erster Bestandteil Kar, was weitaus das wahrscheinlichste ist, mit kāru = Wall identifiziert werden muss, ursprünglich nur ein Ortsname gewesen sein kann, wie alle anderen uns bekannten, Kār(u) als erstes Glied enthaltenden geographischen Namen, leuchtet ohne weiteres ein. Was liegt nun näher, als diesen Ort in der Stadt Kār-bēl-mātāte zu erkennen, die gerade unter der Kassitenherrschaft, während der nach unserem Wissen der Name Karduniaš aufkam, sich einer besonderen Blüte erfreute?

Der ursprünglich nur an einer Ortschaft haftende Name Kar-bel-matate erfuhr also, wie ich annehmen möchte, eine



I) Assurbanipal verpflanzte dann den Namen Kār-Bēl-mātāte nach Aegypten, wo er ihn der Stadt Sais beilegte; vgl. K 228 bzw. K 2675, Zl. 61 (GEORGE SMITH, Hist. of Assurb. p. 46).

Begriffserweiterung, indem man ihn als Benennung für Süd- oder Mittel-Babylonien bzw. auch für beide zusammen verwandte. Es ist dann dem Einflusse der zur Zeit der Ausprägung des neuen geographischen Terminus regierenden Kassitendynastie zuzuschreiben, wenn sich als Landschaftsname mehr und mehr die sumerisch-kassitische Version von Kar-bēl-matāte, nämlich Kār-Duniaš einbürgerte. Und dieses Wort hat sich dann bekanntlich bis hinab in die späten Zeiten des neuassyrischen und neubabylonischen Reiches als Benennung für die südliche Hälfte Babyloniens konserviert und fungiert sogar manchmal auch als Benennung Gesamtbabyloniens.

#### Recensionen.

Die Personennamen in den Keilschrifturkunden aus der Zeit der Könige von Ur und Nisin von Dr. P. Engelbert Huber, O. F. M. Leipzig, Hinrichs 1907. 208 pp. in 4° [= Assyriologische Bibliothek, hsgg. von Fr. Delitzsch und und P. Haupt, Band XXI].

L'ouvrage qu'un ancien élève de Fr. Hommel, le P. Engelbert Huber vient de publier sur les noms propres de l'époque d'Ur et d'Isin, est une importante contribution à la connaissance de l'onomastique sumérienne. La grande majorité des noms rassemblés dans cet ouvrage a été fournie par les documents d'intérêt privé (contrats ou simples pièces comptables) datés des rois d'Ur. Ces documents proviennent presque tous de Tello: quelques-uns, en très-petit nombre semblent provenir de Niffer.')

I) Je ne sais si on a fait remarquer que trois des tablettes publiées par RADAU, EAH 87, 96 et 109 (voir EBH pp. 418—422) proviennent probablement de Niffer. Elles ont en effet, sans aucun doute, toutes trois même origine, et l'une d'elles (EAH 109) porte la mention »à Nippur« (3a(g) en-lil-(ki)). Il est à noter que EAH 87 est daté du mois d'ezen-maß, EAH 109 du mois de ki-sig-(dingir)-nin-a-su, EAH 96 du mois de (dingir)-ne-su: les deux premiers noms de mois appartiennent à une nomenclature que nous connaissons par EAH 134 (cf. EBH p. 299). Etait-ce la nomenclature généralement en usage à Nippur? La publication des tablettes de cette époque, trouvées à Niffer, nous renseignera à cet égard. Le mois d'à-ki-ti (mentionné par RTC n° 305) et le mois d'esen-an-na (mentionné par RTC n° 321) appartiennent à la même nomenclature. Doit-on en conclure que RTC 305

La plupart des noms rassemblés par le P. Huber sont, en apparence, sumériens: mais on pourrait aussi les considérer comme des noms sémitiques écrits idéographiquement. Ainsi Uru-ka-gi-na pourrait être lu » Ikūn-pī-alim«,1) Ur-Ba-ú » Kalab-Ba-ú, Gù-de-a » Nabium« etc. Tel paraît être le principe de lecture adopté p. ex. par Hoschander dans son excellente étude sur les noms propres de l'Obélisque de Maništusu (voir ZA XX, pp. 246 sqq.). Est-il justifié? Je ne le crois pas. Comme le fait remarquer justement le P. Huber,2) la variante I-ta-è-a à côté de In-ta-è-a montre que ce nom est à prononcer en sumérien.3) On peut, je crois, poser en règle générale que les noms de cette catégorie sont à prononcer comme ils sont écrits. Dans la pratique, il est vrai, il sera bien souvent malaisé de distinguer les noms proprement sumériens des noms sémitiques écrits idéographiquement.

Une autre question se pose. Les noms propres sumériens présentent avec les noms akkado<sup>4</sup>) - assyriens une assez grande similitude de formation: un très grand nombre, composés de deux ou plusieurs éléments, sont un énoncé relatif à la divinité (ou à son substitut), ou ex-

et 321 ne proviennent pas de Lagas? Ces deux documents sont de ceux que j'ai désignés comme provenant »indirectement« de Tello (voir RTC, introduction, p. VII); j'avoue que je serais aujourd'hui plus réservé. Il est cependant à noter que RTC n° 305 porte (revers II, 11) la mention: bal ur-(dingir)-lama pa-te-si gir-su-(ki) »Règne d'Ur-lama patési de Girsu«, d'où il semble ressortir que cette tablette provient de Tello et que la nomenclature usitée à Nippur n'était pas inconnue à Lagas.

I) L'ordre des éléments dans » Uru-ka-gi-na« peut, ce semble, s'expliquer par la syntaxe sumérienne.

<sup>2)</sup> P. 54 n. 5. Cette variante a été également signalée par Langdon, Rev. d'Assyr. VI p. 92.

<sup>3)</sup> Voir encore *Uru-mus*, peut-être var. de *Uru-mu-us* (cf. Boissier, *Divination* p. 81 n. 203).

<sup>4)</sup> Je dis »akkadien« et non »babylonien« pour me conformer à l'usage des Babyloniens eux-mêmes qui désignaient leur langue par le terme »akkadien«.

priment un rapport entre l'individu et son dieu. Cette formation est-elle primitive dans l'onomastique sumérienne, ou, au contraire, doit-on y voir un emprunt des Sumériens aux Akkadiens, c.-à-d. aux Sémites? Le P. Huber adopte la seconde hypothèse: > All diese Namensformen, écrit-il p. 13, weisen durchaus semitische Personennamenbildungsformen auf, sind also sicher echt semitische Namen, die nur künstlich in sumerische Sprachformen gegossen worden sind.« Il me semble que c'est conclure bien vite. Pour justifier pareille assertion il faudrait démontrer que cette formation qui, d'ailleurs, n'est pas exclusivement sémitique, ne peut pas être primitive en sumérien: ressemblance n'implique pas nécessairement emprunt. Sans doute il y a eu des emprunts, mais probablement des deux côtés: il ne faut pas perdre de vue que, dans le groupe sémitique, l'onomastique akkado-assyrienne se distingue par certains traits propres, qui pourraient, en partie tout au moins, s'expliquer par une influence étrangère.

Dans la transcription des noms propres le P. Huber s'est souvent (trop souvent à mon gré) contenté de lectures purement conventionnelles. Sans doute il est souvent malaisé de déterminer la lecture réelle. Mais il eût été bon de mettre le lecteur en garde: car les non-initiés pourraient aisément être induits en erreur par des transcriptions telles que Utu-bil-gar-sag-ga<sup>1</sup>) (p. 55), Ša-si-bat-ni-ni<sup>2</sup>) (p. 149), et tant d'autres qui ne représentent évidemment pas la prononciation véritable.

Un certain nombre de signes sont transcrits d'une façon à mon avis fautive. Peut-être n'est-il pas inutile de signaler rapidement ces transcriptions incorrectes, que le P. Huber n'est pas seul à employer et qu'il y aurait intérêt à éliminer. The peut, semble-t-il, être lu gàl: l'abréviation là prouve que la voyelle finale est radicale et

<sup>1)</sup> Lire peut-être Ud-dé-nig-sá(g)-ga »Jour de miséricorde«.

<sup>2)</sup> A lire probablement Ša-lim-be-li-ni »Šalem est notre seigneura.

probablement accentuée; lire lù dans les composés, et peutêtre galu dans les autres cas (cf. Rev. d'Ass. VI p. 141). ra = ir-ra non uru-ra (cf. Bezold, ZA VIII p. 140 et 38130 rev. I ligne avant-dernière, CT XII p. 13), -da = arad-da non urú-da (cf. Rev. d'Ass. V p. 100, n. 1). n'a probablement nulle part la valeur lig: lire kal ou kalag suivant que le complément est la ou ga (c'est en somme la même valeur sous deux formes, l'une pleine, l'autre abrégée; cf. kal-la-gi = aqāru IV R 13 36/37b).  $\square$  = ginar non går (cf. Meissner ZA XVII p. 230 note 3).  $\mathbf{E} = engur$ non gur (cf. ISA p. 263 note 9). [ (= REC n° 363) n'a jamais la valeur sid réservée à REC nº 419 (= mana). ⟨ dans (dingir) nin - ⟨ est ug non gir (cf. ZA XV p. 48); le même signe suivi de tur est à lire ug-tur non sab pour sab est dialectale et ne convient pas ici: lire sa(g) comme y invite le fréquent complément gi ou ga (donc sa(g)-gi-pa(d)-da non sab-gi-pad-da). REC 34 et 48 n'ont pas indifféremment les valeurs si et dar: ce sont deux signes différents. E (REC nº 469) = 3ú non ku. Al-ga n'est sûrement pas à lire lag-lag-ga mais peutêtre ŭg-ŭg-ga (cf. 93037 obv. I, 22, CT XII p. 6). = sil non puhad (cf. ISA p. 78 note 4).

Je ne discuterai ni les interprétations que le P. Huber donne des noms propres ni les considérations historiques<sup>1</sup>)

<sup>1)</sup> Le P. Hubbe me fait dire (p. 5) que le titre de »roi des quatre régions« aurait été attaché à la possession d'une région déterminée (Simurru dans les montagnes de l'Est). J'ai seulement fait remarquer que Dungi prit ce titre à la suite de ses premières campagnes qui étaient dirigées contre Simurru et les pays voisins. La royauté des quatre régions était synonyme de royauté universelle. Un roi de Sumer et d'Akkad ne pouvait y prétendre que s'il avait étendu sa domination au delà des limites de Sumer et

dont il a fait précéder son travail: cela m'entraînerait trop loin. Je tiens seulement en terminant à remercier le P. Hubber pour le très-utile instrument de travail qu'il a mis entre nos mains.

d'Akkad en pays »barbare«. Le siège de cette royauté n'était pas situé à l'Est plus qu'à l'Ouest. Voir p. ex. *Présages de Sargon* ll. 5 et 6 »Oracle de Sargon qui, étant allé dans le pays de l'Ouest, subjugua le pays de l'Ouest et conquit les quatre régions (c.-à-d. le monde)«.

Paris, le 23 octobre 1907.

Fr. Thureau-Dangin.

### Bibliographie.

- The Liver in Babylonian Divination: Medical Notes and Queries (ed. by H. W. Cattell of Philadelphia, U.S.A.), Vol. III, No. 11, Nov. 1907, p. 237—40.
- Banks, E. J. How the Babylonians made books and wrote letters: The Sunday School Times 1907 (Vol. XLIX), No. 41, p. 511.
- Bezold, C. Kritik über King's »Records of the reign of Tukulti-Ninib Ia: Deutsche Lit.-Ztg. 1907, No. 29, Sp. 1828—30.
- Biedenkapp, G. Gilgameschsage und Jesusgeschichte: Leipziger Volkszeitung 1907, No. 238.
- Ein neuer mythologischer Scheinwerfer: Deutsche Tageszeitung, 28. Juli 1907, Sonntagsbeilage No. 30.
- Das Gilgamesch-Epos in israelitischen und griechischen Sagen: Hamburger Nachrichten, 9. Sept. 1907, Belletristisch-literarische Beilage.
- Das Gilgamesch-Epos in der Weltliteratur: Tägl. Rundschau 1907,
   S. 447—8.
- Vom gluthauchenden Himmelsstier: Welt und Haus, 27. Juli 1907.
- Babel, Bibel, Odysseus u. s. w.: Die Propyläen, 5. Juli 1907.
- Boissier, A. Besprechung von Virolleaud's »Babyloniaca« année I: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 371—3.
- Boll, F. Sonnen- und Mondfinsternisse im Altertum: Sonder-Abdruck aus Pauly-Wissowa's Realencyclopädie der classischen Altertumswissenschaft, Bd. VI. 19 Ss. in gr.-80.
- Borchardt, L. Voruntersuchung von Tell el-Amarna im Januar 1907: Mitt. d. D. Orientges., Sept. 1907, No. 34, S. 14—31.
- Bork, F. Mitanni-Namen aus Nippur: Or. Litt.-Ztg. IX, Sp. 588-91.
- Brockelmann, C. Grundriss der vergleichenden Grammatik der semitischen Sprachen. I. Band: Laut- und Formenlehre. 1. Lief. Berlin (Reuther) 1907. III, 128 Ss. in gr.-80.
- Brückner, M. Jesus und Gilgamesch: Die Christl. Welt 1907, No. 9, Sp. 193—203.
- Brünnow, R. E. et Halévy, Jos. Correspondance sumérologique: Rev. sém. 1907, pp. 310-33; 455-81.
- Calice, F. Zu OLZ: IX: 224: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 334.
- Clay, A. T. The liver in Babylonian divination: Records of the Past, Vol. VI, part XI (Washington, Nov.-Dec. 1907), p. 307—16.

- Delitzsch, Frdr. Mehr Licht. Die bedeutsamsten Ergebnisse der babylonisch-assyrischen Grabungen für Geschichte, Kultur und Religion. Ein Vortrag. Mit 50 Abbildungen. Leipzig (Hinrichs) 1907. 64 Ss. in 80.
- Dhorme, P. Les noms propres babyloniens à l'époque de Sargon l'ancien et de Naram-Sin: Beitr. z. Assyriol. VI, Heft 3, S. 63—88.
- Valeur archaïque des signes ► III ► III ► III Cr. Litt.-Ztg. X, Sp. 228—31.
- Erbt, W. Kritik über Jensen's »Das Gilgamesch-Epos in der Weltliteratur«: Philologiae Novitates, Januar 1907, S. 9—15.
- Besprechung von Winckler's »Religionsgeschichtler und geschichtlicher Orient«: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 130—1.
- Frank, K. Babylonische Beschwörungsreliefs. Ein Beitrag zur Erklärung der sog. Hadesreliefs. Mit fünf Abbildungen im Text und vier Tafeln: Leipziger Sem. Studien III, 3. Leipzig (Hinrichs) 1908. VI, 94 Ss. in gr.-8°.
- Funk, S. Bibel und Babel: Monumenta Judaica herausgegeben von A. Wünsche, W. Neumann und S. Funk, altera pars, Monumenta Talmudica, I. Bd., 2. & 3. Hest (Wien & Leipzig, Akadem. Verlag, 1907), S. 1—160.
- Gressmann, H. Mythische Reste in der Paradieserzählung: Archiv für Religionswissenschaft X, S. 345—67.
- Grimme, H. Das israelitische Pfingstsest und der Plejadenkult. Eine Studie: Studien zur Geschichte und Kultur des Altertums. Im Auftrage und mit Unterstützung der Görresgesellschaft herausgegeben von E. Drerup, H. Grimme und J. P. Kirsch, I. Bd., 1. Hest. Mit drei Taseln. Paderborn (Schöningh) 1907. VIII, 124 Ss. in gr.-80.
- Berichtigung: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 93.
- Halévy, Jos. Notes sumériennes: Rev. sém. 1907, pp. 334-50; 482-98.
- Bibliographie: ib. p. 379—81.
- Supplément bibliographique: ib. pp. 381-92; 400-2.
- Le sumérisme de M. Delitzsch: ib. p. 499-520.
- L'emploi de l'allographie dans l'Inde et chez les Sémites: Memnon I,
   S. 189-93.
- Haupt, P. Die beiden Basalt-Potwale von Kileh Schergat: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 263.
- Sinimmår: ebd. Sp. 334.
- Hejel, J. Das alttestamentliche Zinsverbot im Lichte der ethnologischen Jurisprudenz sowie des altorientalischen Zinswesens: Biblische Studien herausgegeben von O. Bardenhewer (Freiburg i. B., Herder), Bd. XII, Heft 4. VIII, 98 Ss. in gr.-80.
- Hermann, A. Beiträge zur orientalischen Kunst: Or. Litt,-Ztg. IX, Sp. 591—4.
- Die Alabasterreliefs aus dem Nord-West-Palaste König Assur-nasirpals II. (885 bis 860 v. Chr.) zu Kalchu-Nimrud in ihrer kulturhistorischen Bedeutung: ebd. X, Sp. 115—26.

- Herzfeld, E. Untersuchungen über die historische Topographie der Landschaft am Tigris, kleinen Zab und Gebel Hamrin: Memnon I, S. 217—38.
- Besprechung von Lehmann-Haupt's »Materialien zur älteren Geschichte Armeniens und Mesopotamiens«: ebd. S. 265-7.
- Hilprecht, H. V. Der zwölfte König der ersten Dynastie von Isin: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 385-7.
- The Hilprecht case: The Nation (New York) Vol. LXXXV, No. 2212 (Nov. 21, 1907), p. 465—6.
- Hommel, Fr. Der sechsköpfige Drache vou Jamutbal: Babyloniaca II, p. 60—1.
- Die Zahl »meines Namens« in Sargons Zylinderinschrift: Or. Litt.-Ztg.
   X, Sp. 225-8.
- Ekimmu und Utukku = Igigi und Anunnaki: ebd. Sp. 260-1.
- Limu und uddu: ebd. Sp. 332-3.
- Miscellanea: ebd. Sp. 380-5.
- Zum babylonischen Ursprung der ägyptischen Kultur: Memnon I,
   S. 207—10.
- Ein zweites neues Bindeglied zwischen Etrurien und Kleinasien: ebd. S. 211—2.
- Hüsing, G. Ausführliche Kritik über Streck's »Keilschriftliche Beiträge zur Geographie Vorderasiens«: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 191—5.
- Jackson, A. V. W. Persia Past and Present. A Book of Travel and Research with more than 200 Illustrations and a Map. New York (The Macmillan Co.) 1906. XXXI, 471 pp. in 80.
- Jastrow, M. jr. Die Religion Babyloniens und Assyriens. Vom Verfasser revidierte und wesentlich erweiterte Uebersetzung. 11. Lieferung. Giessen (Töpelmann) 1907. 80 Ss. in gr.-80.
- Jensen, P. Kritik über Zimmern's »Babylonische Hymnen und Gebete«, Ungnad's »Babylonisch-assyrische Grammatik« und Weber's »Die Literatur der Babylonier und Assyrer«: Theol. Ltrztg. 1907, No. 21, Sp. 572—3.
- Kritik über Belck's »Beiträge zur alten Geographie und Geschichte Vorderasiens«, I und II: Berl. philol. Wochenschr. 1907, No. 38, Sp. 1201—4.
- Das Jonas-Problem [Kritik über H. Schmidt's »Jona«]: Deutsche Lit.-Ztg. 1907, No. 42, Sp. 2629—36. Vgl. H. Schmidt, ebd. No. 48, Sp. 3013-21.
- Kritik über Clay's »Documents from the Temple Archives of Nippur dated in the reigns of Cassite Rulers«: Lit. Ztrlbl. 1907, No. 44, Sp. 1405.
- Das Gilgamesch-Epos in der Weltliteratur. Kritik darüber: The Truth Seeker 1907, July 27.
- Jeremias, Frdr. Nibiru-ma'(a)bārā-'abar: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 53-64.

- King, L. W. Studies in Eastern History. II. III. Chronicles concerning early Babylonian kings, including records of the early history of the Kassites and the Country of the Sea. Vol. I. Introductory chapters. Vol. II. Texts and translations. London (Luzac) 1907. XVII, 256; XI, 200 pp. in 80.
- Nabū-shum-libur, King of Babylon: Proceed. of the Soc. of Bibl. Archaeol. 1907, p. 221.
- und Thompson, R. C. The Sculptures and Inscription of Darius the Great on the Rock of Behistûn in Persia. A new Collation of the Persian, Susian, and Babylonian Texts, with English Translations, etc. With Illustrations. Printed by Order of the Trustees. London (British Museum, etc.) 1907. LXXX, 223 pp. in Lex.-80 and 16 plates.
- Klingenberg, P. Jesus und Gilgamesch: Reichsbote, 24. März 1907, Beilage.
- Langdon, St. Observations concerning some Ideograms: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 181-5.
- Lehmann-Haupt, C. F. Materialien zur älteren Geschichte Armeniens und Mesopotamiens. Mit einem Beitrage Arabische Inschriften aus Armenien und Diyarbekr von Max von Berchem. Mit 92 in den Text gedruckten Abbildungen und 14 Tafeln: Abhandll. der Kgl. Ges. d. Wiss. zu Göttingen, Philol.-hist. Kl. N. F. IX, 3. Berlin (Weidmann) 1907. 183 Ss. in 40.
- Julius Oppert: Biographisches Jahrbuch und Deutscher Nekrolog herausgegeben von A. Bettelheim (Berlin, Reimer), Bd. X, S. 86—92.
- Archäologisches aus Armenien: Vossische Zeitung 1907, No. 556 (Abend-Ausgabe).
- Lindl, E. Ein Datum Libit-Istars, Königs von Isin?: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 387—8.
- Löhr, M. Kritik über Hehn's »Siebenzahl und Sabbat«: Deutsche Lit.-Zig. 1907, No. 48, Sp. 3025—6.
- Macalister, R. A. St. What do we know of the Canaanites?: The Sunday School Times 1907 (Vol. XLIX), No. 39, p. 487.
- Meissner, B. Seltene assyrische Ideogramme gesammelt. Lief. 4. Leipzig (Hinrichs) 1907. 80 Ss. in 40. (»Assyriologische Bibliothek«, XX, 4.)
- Kurzgefasste assyrische Grammatik: Hilfsbücher zur Kunde des Alten Orients. 3. Band. Leipzig (Hinrichs) 1907. V, 80 Ss. in gr.-80.
- Das Ideogramm für den »Schwiegervater«: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 89-90.
- Lipit-Istar: ebd. Sp. 113-5.
- ŠIR-BUR-LA = Lagaš: ebd. Sp. 385.
- Messerschmidt, L. Zur altbabylonischen Chronologie II: ebd. Sp. 169

  —75.
- [The Nippur Expedition Controversy]: Public Ledger, Philadelphia, Nov. 6 & 7, 1907.

- Offord, J. L'identité d'Astaroth ou Ichtar et Vénus: Al-Machriq 1907, No. 13, p. 603—5.
- Paton, J. M. Archaeological discussions (July—December, 1906). Babylonia and Assyria: Amer. Journ. of Archaeol., Second Series, Vol. XI, 1907, p. 203—6.
- Archaeological news (January June, 1907). Babylonia and Assyria:
   ib. p. 345—6.
- Peiser, F. E. Zu Tukultininib-King: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 259-60.
- Pinckert, J. Hymnen und Gebete an Nebo. (Leipziger Diss.) Leipzig 1907. 33 Ss. in 80.
- Poebel, A. Der bur-gul als Notar in Nippur: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 175 —81.
- Prášek, J. V. Besprechung von Ginzel's »Handbuch der mathematischen und technischen Chronologie«, Bd. I und Weber's »Die Literatur der Babylonier und Assyrer«: Memnon I, S. 256—8.
- Prince, J. D. Note sur le nom Gilgames: Babyloniaca II, p. 62-4.
- Puchstein, O. Die ionische Säule als klassisches Bauglied orientalischer Herkunft. Ein Vortrag. Mit 59 Abbildungen: Sendschriften der Deutschen Orient-Gesellschaft, No. 4. Leipzig (Hinrichs) 1907. 55 Ss. in gr.-80.
- R..., S. Anzeige von Pinches' »The religion of Babylonia and Assyria«: Al-Machriq 1907, No. 16, p. 766.
- Ranke, H. Zur Königsliste aus Nippur: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 109-13.
- Immerum von Sippar: ebd. Sp. 208-10.
- Zur altbabylonischen Datierungsweise: ebd. Sp. 231-4.
- Hammurabis Korrespondenz: National-Zeitung vom 12. Juli 1907,
   No. 321.
- Sarsowsky, A. Babylonisch-biblische Notizen: Hakedem. Vierteljahrschrift für die Kunde des alten Orients und Wissenschaft des Judentums. Herausgegeben von I. B. Markon und A. Sarsowsky. St. Petersburg. I. Jahrgang, 1907, S. 23-7.
- Die Unterjochung von Samaria und Juda nach den Berichten der assyrischen Könige: ebd. hebr. S. 5—19.
- Besprechung von Tallqvist's »Neubabylonisches Namenbuch«: ebd.
   S. 37-40.
- Besprechung von Daiches' »Altbabylonische Rechtsurkunden«: ebd. hebr. S. 57-8.
- Babylonisch-talmudische Notizen: ebd. S. 67-73.
- Sayce, A. H. Messages from the ancient Hittite capital: The Sunday School Times 1907 (Vol. XLIX), No. 32, p. 400.
- The Cappadocian cuneiform tablets: Babyloniaca II, p. 1-45.
- Schmidt, H. Das Gilgamesch-Epos und die Bibel: Theol. Rundschau 1907, Ss. 189—208, 229—37.

- Schmiedel, P. Kritik über A. Jeremias' »Babylonisches im Neuen Testament«: Lit. Ztrlbl. 1907, No. 36, Sp. 1137-9.
- Schorr, M. Kodeks Hammurabiego a ówczesna praktyka prawna. (Das Gesetzbuch Hammurabis und die zeitgenössische Rechtspraxis): Bulletin de l'Académie des Sciences de Cracovie, Juin—Juillet 1907, p. 87—103.
- Schrank, W. Babylonische Sühnriten besonders mit Rücksicht auf Priester und Büsser untersucht: Leipziger Sem. Studien III, 1. Leipzig (Hinrichs) 1908. XII, 112 Ss. in gr.-80.
- Smith, D. E. The mathematical tablets of Nippur: Bulletin of the American Mathematical Society, 2<sup>d</sup> Series, Vol. XIII, No. 8, New York, May 1907, p. 392—8.
- Soltau, W. Das neuerdings entdeckte babylonische Gilgamesch-Epos und seine Bedeutung für die vergleichende Mythologie: Sonntagsbeilage No. 33 zur Vossischen Zeitung, 18. Aug. 1907, No. 385.
- Stober, Fr. Die babylonisch-assyrische Religion: Mythologie (Hillgers illustrierte Volksbücher, Bd. 80, Berlin 1907) S. 5—19.
- Streck, M. Die angebliche Zeichengruppe GI-TAB: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 69-75.
- Assyrische Miscellen (Fortsetzung): ebd. Sp. 257-9.
- Lexikalische Studien: Babyloniaca II, p. 46-59.
- Keilinschriftliche Beiträge zur Geographie Vorderasiens: Mitt. der Vorderas. Ges. 1906, 3. Berlin (Peiser) 1907. 44 Ss. in gr.-8°.
- Tallqvist, K. L. Typen der assyrischen Bildersprache: Hakedem I, Ss. 1-13, 55-62.
- Thureau-Dangin, Fr. Fragments de syllabaires: Extrait de la Revue d'Assyriologie et d'Archéologie orientale, vol. VI, no. 4, 1907. 7 pp. in 40.
- Inscriptions diverses du Louvre: ib. 22 pp. in 40.
- Damiq-ilisu contemporain de Sin-muballit?: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 256
   —257.
- Une lettre de -: Rev. sém. 1907, p. 521.
- Turajeff, B. Zu den Kulten des Sinai: Hakedem I, S. 63-6.
- Ulmer, Fr. Hammurabi, sein Land und seine Zeit: Der alte Orient IX, Heft 1. Leipzig (Hinrichs) 1907. 36 Ss. in 80.
- Ungnad, A. Selected Babylonian business and legal documents of the Hammurabi Period: Semitic Study Series edited by R. J. H. Gottheil and M. Jastrow jr., No. IX. Leiden (Brill) 1907. XVI, 42 gedr. & 48 autogr. Ss. in 80.
- Die Chronologie der Regierung Ammiditana's und Ammisaduga's.
   Nach Datenlisten des Berliner Museums: Beitr. z. Assyriol. VI, Heft 3,
   S. 3-53.
- Der Dual im babylonisch-assyrischen Verb: Or. Litt.-Ztg. IX, Sp. 584-7.

- Ungnad, A. Babylonische Miszellen: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 140-5.
- Noch einmal GI SA: ebd. Sp. 262.
- Babylonische Mathematik und platonische Zahl: Deutsche Rundschau,
   33. Jahrg., Heft 10, S. 133-6.
- Kritik über Hilprecht's »Mathematical, metrological and chronological tablets from the Temple Library of Nippur«: Zeitschr. d. D. Morg. Ges. LXI, S. 705—17.
- Virolleaud, Ch. L'Astrologie chaldéenne. Fasc. 2. Le livre intitulé »enuma (Anu) ilu Bêl« publié, transcrit et traduit. Texte cunéiforme, Shamash; Fasc. 4. Le livre intitulé »enuma (Anu) iluBêl« publié, transcrit et traduit. Texte cunéiforme, Adad. Paris (Geuthner) 1907. 52 und 44 pp. in 40.
- Vorderasiatische Schriftdenkmäler der Königlichen Museen zu Berlin herausgegeben von der Vorderasiatischen Abteilung. Heft I, Beiheft zu Heft I und Heft III. Leipzig (Hinrichs) 1907. XI, 96 Ss., 8 Taff. und IV, 68 Ss. in fol.<sup>9</sup>.
- Weber, O. Eine Dublette zum »Zwiegespräch zwischen Marduk und · Eac. sabätu und samädu. BE = bit. Die »Hörner« des Wagens: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 8—12.
- Besprechung von Daiches' »Altbabylonische Rechtsurkunden«, Böllenrücher's »Gebete und Hymnen an Nergal« und Behrens' »Assyrisch-babylonische Briese kultischen Inhalts«: ebd. Sp. 85-7.
- Der Name Hammurabi in einer südarabischen Inschrift: ebd. Sp. 146-9.
- Miscellen zur Geschichte der bab.-ass. Literatur: ebd. Sp. 185-8.
- Weissbach, F. H. Kritik über Jackson's »Persia, Past and Present« und King & Thompson's »The Sculptures and Inscr. of Behistûn«: Zeitschr. d. D. Morg. Ges. LXI, S. 717-33.
- Winckler, H. Die babylonische Geisteskultur in ihren Beziehungen zur Kulturentwicklung der Menschheit: Wissenschaft und Bildung, Einzeldarstellungen aus allen Gebieten des Wissens, herausgegeben von P. Herre, Nr. 15. Leipzig (Quelle & Meyer) 1907. III, 152 Ss. in 80.
- Suri: Or. Litt.-Ztg. X, Spp. 281-99; 345-57.
- Wünsche, A. Besprechung von Bischoff's »Babylonisch-astrales im Weltbilde des Talmud und Midrasch«: Memnon I, S. 254-5.

#### Berichtigungen.

- S. 110, Z. 3 l. LOFTUS st. LAFTUS; , 175, , 4 , 2197 st. 2198;
- , , , 5 , 2117 , 2118 und 2111 st. 2101;
- , , 6 , 2116 , 2117;
- , , , 7 , 2110 , 2100.

Abgeschlossen am 9. Januar 1908.

#### Urumuš.

#### By Morris Jastrow jr.

The "Liver" divination texts as well as the astrological texts of the Babylonians contain numerous historical allusions that are of considerable value. 1) It is my purpose ere long to collect them and discuss them in detail. Meanwhile I beg to call attention to one that furnishes a detail in the career of Urumus, one of the early rulers of Kish, whose importance is sufficiently attested by the circumstance of his having subjugated Elam and Barahsu. 2) From the fact that votive inscriptions of this ruler have been found at Nippur 3) and Sippar, 4) we may further conclude that he exercised a supremacy over southern Babylonia. He is, therefore, to be placed in the front rank of the early rulers and conquerers in the Euphrates valley.

A reference in the divination texts shows that his reign ended in internal disturbances and that he died a violent death. It is the merit of Boissier<sup>5</sup>) to have re-

Zeitschr. f. Assyriologie, XXI.

<sup>1)</sup> See JASTROW, Religion Babyloniens und Assyriens II p. 226 note 2 and p. 322 note I.

<sup>2)</sup> HILPRECHT, Old. Babyl. Inscript. I, 1 nr. 5.

<sup>3)</sup> See THUREAU-DANGIN, Die sumerischen und akkadischen Königsinschriften pp. 160-163 for the transliteration and translation of the inscriptions of Urumus.

<sup>4)</sup> Cf. PINCHES in the Academy of Sept. 5, 1891.

<sup>5)</sup> Choix de Tertes relatifs à la Divination Assyro-Babylonienne I p. 81 note 203.

cognized the name of Urumus in the fragmentary tablet Sm 823, 1) though curiously enough he overlooked a second mention in another tablet (K 1365) 2) which is the one to which I desire to call attention. The line in question reads: 3)

# 

šumma ubânu4) kîma azkari5) piristu6) Uru-muš šarru ša mârê êkalli-šu ina kunukki-su-nu idûkû-su

i. e. "If the processus pyramidalis is like the new-moon crescent — an omen of Urumuš, the king whose courtiers?) killed him with their weapon(?).8)

<sup>1)</sup> L. 5 (Boissier, l. c. p. 80). See the translation of the fragment (based upon a new collation of the text) in JASTROW, l. c. II pp. 332-5.

<sup>2)</sup> Boissier, l. c. p. 44.

<sup>3)</sup> L. I. The text was collated by me (July 9, 1907).

<sup>4)</sup> On Su-Si = ubdnu — the designation of the "finger"-shaped appendix at one end of the caudate lobe of the liver, see JASTROW, l. c. II p. 231 note 10.

<sup>5)</sup> Ud-Sakar = azkaru (BRÜNNOW, Nr. 7857) "new moon" and then crescent of the new moon. See Muss-Arnolt, Assyr. Dictionary p. 262. CT XX, 39, 17 the biliary duct (NA) is compared to an azkaru.

<sup>6)</sup> See JASTROW, l. c. II p. 229 note 5.

<sup>7)</sup> Literally "sons of his palace" by which evidently the royal attendants or high officials of some kind are meant. The some phrase — mārē ēkalli-šu — occurs in the new Chronicle (nr. 26472) published by King, Chronicles concerning Early Babylonian Kings II p. 5 (obv. 7), for which in the corresponding passage in the Sargon-Naram-Sin omens (IV R 34 nr. 1 obv. 29 = King, l. c. p. 32) we find Sag-kalag (mes) = ašaridūti (Brūnnow, nr. 3619) "chiefs" or as King prefers to read dannūti "mighty". The reference in both texts is to the extension of the domain of these officials. See Jastrow, l. c. p. 235, where the interpretation suggested in note 4 is to be corrected according to King, l. c. I p. 40, although King, on the other hand, by erroneously taking the phrase "sons of his palace" as Sargon's "relatives and personal adherents" has failed to see that the expression is a synonym of "chiefs" or "mighty".

<sup>8) (</sup>Tak)Sid — the well-known combination for kunukku "seal" (BRÜN-NOW, nr. 5971). To translate, however, literally "with their seal" in com-

The line in the other text (Sm. 823, 5) containing the mention of Urumuš is badly broken, but may be partially restored as follows:

bination with daku "kill" - as Boissier, l. c. p. 44 purposes - gives no sense. The context suggests that some weapon or an object that could be used as a weapon is intended. In the myth of Enlil and Labbu (CT XIII, 33 rev. 3-6) the expressions ku-nu-uk-ku na-pis-ti-ka and ku-nu-uk-ku na-pisti-su occur i, e. "the kunukku of thy (or "his") life". The hero of the story - Tispak as I believe - is told to place the kunukku of life before him, to grasp it and kill the dragon. The verb used for killing is to judge from the traces du-[uk] the same as in our text. It follows therefore that kunukku besides being a seal must have been applied to an object capable of dealing a fatal blow. JENSEN (Keilinschr. Bibl. VI, I p. 366) suggests a "talisman", but while a "talisman" might be a protection for the hero it would hardly enable him to dispatch a monster like the Labbu and the text specifically says that the kunukku is to be taken hold of and to be the means of putting an end to the monster. Moreover besides the kunukku, the hero is ordered to stir up (su-us-hi-it [1. 2] and u-sa-as-hi-it [1. 5]) "cloud and storm". The scene is clearly a parallel to the context of Marduk - originally Enlil - against the monster Tiamat. It will be recalled that the god is likewise accompanied by storms or winds (Seven Tablet of Creation Tablet IV, 45-48) and weapons (11. 36-38) among which (1. 30) the "overthrower of enemies" (da-'i-pu sa-ai-ri) called the "unrivalled weapon" (kak-ku la ma-ah-ra) is specially singled out.

This weapon in the course of the narrative appears to be variously referred to as the abubu (l. 49), umimtu (l 62) and mulmulu (l. 101) — the various designations being due, perhaps, to the combination of different versions of the story. It is by means of the mulmullu — usually rendered "spear" — that Marduk deals the death-blow to Tiamat (l. 101) and the expression used

#### is-suk mul-mul-la

forms a close parallel to 11.6-7 rev. of the Enlil-Labbu story

ku-nu-uk-ku na-pis-ti-su . . . . is-su-kam-ma.

We thus obtain the equation

#### kunukku = mulmullu

i. e. the kunukku must be an object that can be used as a weapon, if not actually a weapon. Note also that on the evidence of a syllabary one of the equivalents of mahdsu "strike" (MEISSNER, Assyr. Ideogramme nr. 4274). I am inclined to think therefore that kunukku "seal" represents a secondary meaning and that the kunukku was originally a hard ob-

# 

i. e. [summa] kakkad marti ana sulmi²) is-hur-ma zibê sahi-ir³) piristu Urumus sarru sa ardâni bîti⁴) idûkû-su

"If the head of the gall-bladder surrounds the lymphatic gland and is encompassed by "clubs", — an omen of Urumuš, the king [whose officials killed him]".

That the murder of the ruler, thus vouched for by two notices, should have made so profound an impression as to lead to the permanent record of the signs observed on a liver which must have been examined shortly before the catastrophe took place is not surprising. It is not of course necessary to assume that the prognostication of the death of Urumuš was made by the priests at the time of the examination in question. They probably contented

ject — perhaps a mace — serving both as a weapon and as a symbol of authority, precisely as the sceptre from being a weapon becomes a mere symbol of royalty. From such a usage to the use of the word for the seal cylinder as the symbol of authority of the parties entering upon an agreement would be a natural step. If this view be accepted the addition of napistu to kunukku in the Enlil-Labbu myth gives the force of "the protective kunukku".

<sup>1)</sup> So read instead of Type in Boissier's text. In the remainder of the line the traces justify the reading of the sign for ardu (Brünnow, nr. 956) followed by the plural sign. Traces of bitu and of Gaz (Brünnow, nr. 4719) are also to be seen.

<sup>2)</sup> On Di = 3ulmu "bubble" as the designation of the lymphatic gland (or mass of glands) around the ductus choledochus and in adjacent parts see JASTROW, l. c. II p. 241 note I.

<sup>3)</sup> See Boissier, Documents assyriens relatifs aux présages p. 7, 16-7 and CT XX, 32, 61-2 = Pl. 37, 22-4. On (Gis) KU = zibu "club" as the designation of markings on the liver, see JASTROW, l. c. II p. 235 note 6.

<sup>4)</sup> On the phrase ardâni bîti see CT XX, 32, 55 to be restored according to Boissier, Documents p. 6, 10. Cf. also Jastrow, l. c. II p. 369. It is evidently a synonym of mârê êkallî — whether the restoration in our passage be accepted or not.

themselves with the verdict that the condition of the liver of the sacrificial animal foreboded evil, but the death of the king shortly afterwards justified the conclusion that the reoccurrence of the same signs in a future examination would point to some dire event. The signs noted in the two omens (a) the appearance of the processus pyramidalis like a crescent<sup>1</sup>) and (b) the head of the gall-bladder surrounded by a lymphatic gland and "markings"<sup>2</sup>) represent, of course, only extracts from the complete record which as in other cases covered the observation of all parts of the liver.<sup>3</sup>)

The notices themselves justify us in concluding that an uprising took place in the country during the reign of Urumuš and that the examination of a liver with the indicated results was made in the course of the uprising, undertaken at the instance of the king, and presumably to secure a reply to an inquiry as to the outcome of the disturbance.

But whatever the specific inquiry may have been, there are no good grounds for questioning the general authenticity of the notices as little as the authenticity of the omens associated with events in the reigns of Sargon and Naram-Sin.4) With the custom of consulting the livers of sacrificial animals vouched for as early as the days of Gudea as a well-established practice,5) it is reasonable to

<sup>1)</sup> CT XX, 39 col. III, 17 the appearance of the cystic duct like a crescent is entered as an unfavorable sign.

<sup>2)</sup> CT XX, 32, 61-62 (= Pl. 37, 22-24) "clubs" around the hepatic duct are an unfavorable sign for the king if found on the right side (sc. of the hepatic duct) and unfavorable for the enemy if on the left side. Similarly, in the case of the hepatic vein (Boissier, *Documents* p. 7, 16-17).

<sup>3)</sup> The ordinary number of signs noted is twelve (cf. JASTROW, l. c. II p. 282; 285; 288), but we find as many as seventeen (l. c. p. 266) and at times only ten (p. 252).

<sup>4)</sup> IV R<sup>2</sup> pl. 34 no. 1. See the translation in JASTROW, l. c. II pp. 227-44.

<sup>5)</sup> Statue B col. VII, 29; Cylinder B col. XVII, 17. See JASTROW, l. c. II p. 273.

conclude that records of the signs noted on important occasions were kept in the temples or official archives of the rulers, all the more, since it was customary to convey the result of the examination to the ruler in writing.<sup>1</sup>) The discovery of a chronicle containing a record of many of the identical events in the days of Sargon and Naram-Sin that are referred to in the "omen" tablet<sup>2</sup>) furnishes a further reason for placing confidence in the authenticity of the omens themselves, to the extent at least of assuming that the signs noted were observed in examinations of livers, undertaken shortly before the events referred to took place, and in reply to inquires regarding the outcome of the projects planned by the rulers in question.

<sup>1)</sup> JASTROW, l. c. II p. 259 note 17. On the collections of omens in general and their utilization see ib p. 258 ff.

<sup>2)</sup> King, Chronicles concerning Early Babylonian Kings II pp. 3—24 (nr. 26472). On the general plan of this chronicle see Poebel in this Vol. of the Zeitschrift, p. 163 ff., whose view that it is an extract from a larger collection devoted to the more specific purpose of illustrating the relations between Babylonians and mat Tamtim would account for the fact that certain sections in the "omens" — notably the first six — are not represented in the chronicle. See King, l. c. I p. 31—34.

## Lexicographical Studies.

By St. Langdon.

ו. כתר to be complete, successful, etc.

Ham. Code III 8: ri-mu-um ka-ath-ru-um mu-na-ak-ki-ib') sa-i-ri = "the fullgrown steer that gores the foe". In the Hammurabi period ה had not yet gone over to w as in the later period and in Syriac and Hebrew. The root therefore in Arabic must be sought under בּבֹּל = to be abundant; in Syriac and Hebrew it must correspond to שלם which here came to mean "to be in perfect condition". The various meanings, zeal, success, energy, luck [המים] in Hebrew and Syriac have all departed from the fundamental Semitic notion found in Arabic and early Babylonian.

The proper name cited in HW 360 Nabu-kašir means "Nabū makes complete", i. e. brings good luck. Kušranni-Marduk = Kušuranni-M. means "Oh Marduk — make me successful". The imperative kišir with change of u to i through influence of r is also frequent; cf. Sin-kišir and Kišrinni Tallovist, Namenbuch 320. The root so far as I know is not found in proper names of the early Baby-

<sup>1)</sup> This root nakābu, given by Delitzsch, Muss-Arnolt and Meissner, Suppl. under בכן is certainly connected with Hebrew and Syriac "to bore through", Arabic تُقَبَّ. The root is to be read with p and in Assyrian and Babylonian. The verb has also the meaning besprengen, see Meissner, Suppl. p. 65.

lonian period where it should appear as kitir, i. e. kithir [spirant n]. The imperfect in early Babylonian is ikter, 1) in Hebrew and Syriac iksar and neksar, in Arabic iakthur which form must also have existed in Assyrian along side of ikter as we may infer from the imprt. kusur. The form in ikter can not be stative for it is found in the well known phrase istu ilu-sa ikteru-si commonly translated [after JENSEN] "when God gathers her to himself"; the words are in any case a poetic expression for dying. [Behrens, LSS II 1 p. 3 translates katāru by wait for and compares Syriac 32. The phrase attani kattir HARPER, Lett. IV 362 is not clear. At any rate katāru in classical Assyrian does not correspond to katāru of the early period, for we have already seen that katāru of the Code = kasāru in the lexicons. The phrase occurs for example in CT VIIIa 4; 5a 17; 12 c 18; 17 c 18; II 24, 27 etc. The situation generally is that a mother gives her daughter, son or some person her property under stipulation that she is to be supported while she lives. "When God gathers her to himself", then the daughter is to possess the property. The expression however is "her god" which after the common expression in religious texts dumu dingir-ra-ni "child of his god" can mean only the woman's protecting genius. If this root in ikteru be connected with katru2) of the Code, there remains only one translation possible, viz. "when her god makes her complete". This must refer to the Babylonian notion that the fate of each person was fixed upon the divine tablets, and the completion of this decree seems to be referred to in this phrase.

I) For the spirant pronunciation of CICCOT in early Babylonian cf. MEISSNER, APR 107 Anm. 2. It is probable that early Babylonian possessed the sound which it had no means of expressing in writing and hence used the same signs for ti, thi; tu, thu; it, ith etc. The then went over into we in the later period.

<sup>2)</sup> HARPER'S glossary to the Code has this word under &. The writing would be ga in early Babylonian, if the root contained D.

The fundamental idea uphold, support does not underlie any of the following words in Muss-Arnolt p. 451 kašaru, kiširru, kašartu and kušēru which belong under the old Babylonian root katāru, "be complete" and "make complete", with change of spirant ה to w in the later language. See also Zimmern in Gesenius-Buhl under

### 2. $p\hat{u}hu = \text{``image''}.$

Behrens in LSS II 1 pp. 14—16 and 92 note 1 translates sarru-pûhu and pûhi amēli by image of the king and image of the man, referring to the reglious practice of making images of a person to be acted upon with incantations, insults etc., for good or evil purposes. This translation is beyound doubt correct. A further confirmation is CT VIII 9a 7—8; 5 gin bīti ätartum ina Sippar-Edin-na pūh-su 5 gin bīti in Sippar "5 gin of land with house — left over — in Sippar-Edin, its equivalent 5 gin of land with house in Sippar". Cf. CT VIII 31b 7; 10a 5 and Meissner, APR 130. The verb puhhu II 1 = "exchange", Syn. supēlu [Neo-Bab], Id. Bal. pûhu then means likeness, that which may replace something else.

The document cited above CT VIII 9 a = Bu. 88-5 - 12, 182 is so interesting that I quote it here entire.

Obv. [560 sar] gan iķli ä-tar-tum i-ta aššat Sa-mi-da-tum(?) libbi 460 šu-ši²) gan iķli Zi-ib-ta-at-tam aššat Šamaš(?) 5 sar kîri ä-tar-tum libbi kîri isinni(?)3)

<sup>1)</sup> So also Code 12, 53 ubih = "eintauschen, exchange".

<sup>2)</sup> Exceptional is the phonetic rendering 3u3i sixty for . This is important for it shows that the cardinal numeral, not the fractional was read for fractional parts of the gan. That is, the fractions were read as so many of the next lower denomination. At this epoch a gan = 3000 sar, \( \bigcap = 100 sar \) and \( \bigcap = 60 sar. \) The above text then was read 560 sar and 460 sar.

<sup>3)</sup> The sign at the end of line 11 appears to be kesda. The text in both passages being uncertain it is impossible to translate the name of the garden with certainty.

i-ta kîri Ibku 1)-ilatum a-hi-su 5 1/2 sar bîti ä-tar-tum i-na Sippar rabû ita bîti İbku-ilatum a-hi-su 5 gin bîti ä-tar-tum i-na Sippar-edin-na pu-uh-su 5 gin bîti ina Sippar rabū(?) libbu(?) zittu Ibku-ilatum a-hi-su 10 naphar 100 sar ikli Bal-Ri 5 sar kîri libbu kîri isinni(?) 1/2 sar 5 gin2) bîti ä-tar-tum ina dub-bi zitti ša Ibku-ilatum ä-at-ru [(?)ilu]-bi-sa a-hu-su daiane im-hu-ur-ma 15 [. . . . .]p! dup-pa-at zitti-šu-nu [i-mu-]ru-ma ä-tar-ta-su-nu . . . . . li-nu dub-bi(?) zitti-su [ša] Ibku-ilatum iš-mu-tu-ma [a-na] Ilu-bi-ša a-hi-šu id-di-nu 20 [ana] um arkūti dub-bi zitti-šu Ibķu-ilatum [ha]-bi-il li-ib-ba-su ta-ab u-ul i-tu-ur-ru-ma a-hu-um a-na a-hi-im u-ul i-ra-gu-um niş Šamaş Marduk û Sa-am-su-i-lu-na it-mu-û 25 mahar Sin-na-sir m. Arad-Sin mārē Sin-i-din-nam m. Ri-is-Šamas mar Imgur-upi-[ki] m. [A-]bu-um-a-kar mar Šamas-nu-ur-ma-tim m. Arad(?)-ilu [. . . . .] mar Sin-i-din-nam 30 m. Sin-ri-me-ni [mar . . . . . . . . . . m. Šarru-Šamaš mar ?-na-si-ir(?) mar Ili-bi-Šamas m. E-la-lim. I-din-Sin - mar Zi-ia-tum m. Be-el-su-nu mar Sin-i-din-nam 35 m. Ibķu-Sin mar Šarru-Šamas m. Arad-ili-su mar Mu-ha-ad-du-um m. U-zi-bi-tum mar Belti-Malkat

I) Šik.

<sup>2)</sup> Sic! omitted in line 5.

m. A-ha-am-kal-lim dup-šar arah Addar umu 6 kam 40 šattam Sa-am-su-i-lu-na šarru.

#### Translation.

[Concerning 560] sar of field, remaining, 1) joining the property of Sa-mi-da-tum, of which 460 sar is the field of Zibtattu a priestess of Šamaš; 5 sar of garden, remaining, in the garden(?) beside the garden of Ibku-ilatum his brother, 1/2 sar of land and house, remaining, in Greater-Sippar, beside the house of Ibku-ilatum his brother, 5 gin of land and house, remaining, in Sippar-edin(?) exchanged for 5 gin land and house in Greater-Sippar, from the inheritance of Ibku-ilatum his brother, all together 100 sar field — the excess,2) 5 sar garden in the garden-?, 1/2 sar 5 gin land and house remaining, [which] had been left as excess on the tablet of inheritance of Ibku-ilatum; [concerning these ?-ili-bi-ša his brother appeals to the judges, and they examined the . . . . . pl. of their tablets of inheritance and their excess they . . . . .?.3) The tablet of possession of Ibku-ilatum they annul,4) and to ?-ili-bi-ša his brother they give [the property]. For the future the

<sup>1)</sup> That is which had not been divided among the heirs.

<sup>2)</sup> Here Bal-Ri means that out of 560 sar the remainder after the subtraction of 460 sar is 100 sar. This ideogram bal is very common in Sumerian official documents where it frequently means excess, cf. Recueil de Textes Chaldéens of Thurbau-Dangin no. 51 passim. The ideogram more frequently means tax since in a large number of lists of foods the bal bears a constant ratio to the principal varying from 1/6 to 2/3, cf. RTC 51 Obv. 5 and 55 passim, also 288. The ri makes it probable that ātri is intended. If so then bal = ātāru. Concerning the origin of the ki-i pi-i ātri phrase and the method of giving a small sum in excess see the writer's Babylonia and Palestine p. 57. See also J. D. Prince, Materials etc. p. 51 quoting Lau.

<sup>3)</sup> One expects i-di-i-nu. The text is against this restoration.

<sup>4) 3</sup>amāţu so far as I know a ἄπαξ λεγόμενον is a word used in Hebrew for canceling a debt Deut. 15, 2. It is extremely probable that this is the same word. Cf. HW 3amāţu.

tablet of Ibku-ilatum is broken. [Restoration uncertain.] His heart is content. They will not return and brother against brother will not complain.') By Šamaš, Marduk and Samsuiluna have they sworn.

The meaning of this contest between two brothers over their ätarta-su-nu must remain unclear until the technical meaning of ätru (13) and ätartu is more definitely known. From this tablet the verb seems to mean "leave as inheritance" and the noun "inheritance". How Ibkuilatum came unjustly by his tablet of possession (13) is not explained. He may have been the executor for his younger brother and until the turning over of the property the same was called ätartu. For this word in its general sense see Meissner. APR cited in Muss-Arnolt.

The proper name Sa-mi-du(?)— is found in two business documents from the Kassite period, Bab. Exped. of the Univ. of Penns. vol. XIV 33, 5 and XV 200 III 36. Whether the above restoration is correct or whether an hypocoristic ending is to be supplied is doubtful. The form is participial from "be exalted" found also in Arabic proper names, and can also mean "singer". It may be Sa-mi-du-tum "she that is exalted" and cf. Taributum quoted by Ranke, Early Bab. Names p. 169 under Ta-ri-bu-um. The feminine of this form should be sa-mi-da-tum and as an hypocoristic ending in  $utum^2$ ) is unknown and the text doubtful; the name may be read provisionally Samidatum.

Zi-ib-ta-at-tu (likewise omitted by RANKE), hypocoristic form of sibtu increase. On the writing attu for ātu(m)



I) The force of ma in iturruma is "having returned etc.". So the writer on basis of his explanation of ma and ma phrases in Syntaxe du Verbe Sumerien, Babyloniaca I 291 f. See now SCHORR, Altbabyl. Rechtsurkunden p. 5 and passim.

<sup>2)</sup> Cf. TALLQVIST, Namenbuch XXXVIII Kosebildungen in útu and the name *Harributum* RANKE p. 87, which is in favor of a reading samidutum.

compare Istar-ia-uttum a double hypocoristicon(?) Bab. Exped. XV p. 48.

Ilu-bi-sa; that sa is an abbreviation for Šamas is clear from the variant writing of the same person's name in line 32 ilu-bi-Šamas, so also HILPRECHT (see RANKE 19 note 3). On the interpretation "word of Šamas is god" and the λόγος idea cf. RANKE 103 and MACMILLAN, BA V 539 f. also the writer's note on CT XV 8 Rev. 2 ff. in Syntaxe du Verbe Sum. p. 244.

Imgur- $Uh^{ki} = imgur-upi$ , on variants  $u-pi = Uh^{ki}$  see Tallovist, Namenbuch 295.

Zi-ia-tum double hypocoristicon from si "go up".

Muhaddûm part. piel. cf. חדה.

Uzibitum, the correct interpretation of this name is now possible from the occurrence of u-zi-bi, Bab. Exped. XIV 54 = "the word has gone forth", u-zi-bi-tum is an hypocoristicon of this name. Both interpretations in Ranke p. 173 "a break has come forth" (Ranke) and šam-zi-bi-tum "Šamaš is the temple(?)" [HILPRECHT] seem to me improbable.

#### 3. פחה.

In Delitzsch's Handwörterbuch p. 519 are found two roots and one meaning 'close' and the other 'tax'. Only one root pihû exists in Assyrian with the meanings stop up, mend and so far as I know this root has not yet been found in other Semitic languages. The verb is often used for mending ships ana pihî sa elippi and is translated by Winckler dichten in his translation of the Hammurabi Code p. 64. The Sumerian for pihû when it means mend is often (dā) cf. CT XII 11, K 92691 Rev. I 6 dā = pihû sa elippi, pronounced in Sumerian dā which has here (line 5) the meaning labānu sa libitti "make bricks", and cf. dā = kanāku sa sabē Br. 4479 with SAI 3018 sabû sa kāti. Here kanāku = seal with clay in sense of sabû, hence sabû sa kāti must mean seal with the hand. Now

it is well known that  $sab\hat{u}$  HW 637 and  $sap\hat{u}$  HW 678 are the same root  $sab\bar{u}$  "be in confusion", see KB VI 355 and both meanings overpower and be thick are to be rejected. To this root belongs the word  $sab\hat{u}$  a disturber. It is highly improbable that the meanings  $du = sab\hat{u}$  sa  $k\bar{u}$  and  $kan\bar{u}$  sa  $sab\hat{e}$  have to do with  $sab\hat{u}$ , seal, stop up. Two roots  $sab\hat{u}$  are therefore to be assumed  $sab\hat{u}$  ( $sap\hat{u}$ ) be in confusion, connected perhaps with with uncertainty and  $sab\hat{u}$  ( $sap\hat{u}$ ?) mend, seal. So also SAI 1335  $sig = sab\hat{u}$  otherwise often  $teb\hat{u}$  go forth and  $rab\hat{u}$ , be eclipsed, put into darkness SAI 1338 [cf. R IV 28 Obv. 25 and 56 [63] Add. 4]. Further  $d\hat{u} = \tilde{e}p\hat{u}$  bake CT 12, 11 Rev. 4.

pihû has also the meaning imprison, lock up in CT 8 c 18 iphi-anni he locked me up.

An entirely different root must be assumed for pahātu, pihātu, province, tributary government. Now Br. 9736 ki-bi-gar = pūhu substitute and ki-bi-gar = 9735 = pihātu. Further pihātu in Letters of Hammurabi, King, 75, 20 means responsability, and biha-zu = his duty, Ham. Code 37, 97. For pihu, pihātu and tukultu all names for taxes of various kinds see JRAS 1905 fragm. 81-4-28. These words are therefore all to be brought under The HW p. 516 = replace, be like. bi-hu occurs in Raw. IV 34 Obv. 28 for pihātu.

## 4. sirdū abālu = sardū abālu: aplu = "replacer".

apālu, Delitzsch, HW 112 and Muss-Arnolt 79, has, in the classical period, the meaning restore, pay return and like aplu "son" was pronounced with the sonant b. Cf. ibbul CT VIII 22 a 11; i-ib-ba-lu 36 a 13. In Lett. of Hamm. (King) No. 103, 14 habilta-sunu abul-sunuti = let them rue their wickedness.

sirdn = yoke, seems now to be attested by imcr surdn C  $\Gamma$  XIV 11 [K 93080] rev. and see ZA XVII 240 note 5.

These two words  $(ab\bar{a}lu, sard\bar{u})$  are used together in CT II 12, 12; istu sume abi-ia kata iluSin iluMar-tu iskuru u sa-ar-di-a-am a-bu-lu = when Sin (and) Adad had named thee, my father, to honor and rendered (thee) the yoke.

This phrase can scarcely refer to any thing else than the elevation to the throne of Ammiditana eighth king of the First Dynasty. That the phrase itself refers to such an event there can be scarcely any doubt.

The early Babylonian literature distinguishes carefully between ablu 'heir' and  $m\bar{a}ru$  'son'. On this distinction see Ungnad in OLZ 1906 p. 464 and cf. CT VIII 46a 29 abusa abil-sa = her brother is her heir; cf. also VIII 49b 18. The root  $ab\bar{a}lu$  seems to have the fundamental meaning replace and ablu, aplu =  $\bar{a}bilu$  = the one who replaces hence "heir". This is at any rate the original meaning of aplu. The verb then may have taken on the further meaning 'make one an heir', 'endow', and the meaning of our passage, if  $sird\bar{u}$ ,  $sard\bar{u}$ ,  $surd\bar{u}$  had taken on the meaning 'insignia', would be 'endowed him with the royal insignia'.

### 5. ardu and ardātu.

The word ardu male slave has for its feminine form amtu not ardatu as one would expect. The word ardu is a loan word in Semitic from farad, warad = wardu see now Meissner in SAI 585 and for the earlier form with w Hammurabi Code passim. ardātu which (contrary to Delitzsch, HW p. 129) never means slave woman, is the Semiticized feminine form of warad. The word in Sumerian for a slave woman was gem Br. 11133 commonly supposed to be equal to a Semitic word amtu. Now it is exceedingly suspicious that the words for slave and female slave are both arad and amat (see Br. 11131) and the sign for female slave is followed by the phonetic complement da JAOS vol. 27, 298 there to be read ama-

da not gem-da. If amtu were Semitic and tu a feminine ending the plural should be  $am\bar{a}ti$  a form actually given by Muss-Arnolt but without examples. An abstract form amtātu "female slaveship" is actually assumed by Delitzsch which form if real makes amat or amad the root and d or t part of it. It is therefore well nigh certain that arad and amad were the words in Sumerian for male and female slave and ardatu is nothing but a late Semitic formation for young woman of marriageable age = Sumerian  $k\bar{e}l$  (ki-el). This explains why ardatu is not the feminine of ardu. The Semites used the Sumerian feminine amad = Semitic amtu.

Moreover not only do arad and amad expose the same word formation in d but the writing itself shows that originally both signs had the element mad = for-eign land, cf. SAI 590 with Brünnow 11131. To write slave the Sumerians wrote  $U\check{S} + mad$ , i. e. male from a foreign land and for female slave they wrote SAL + mad, i. e. female from a foreign land.

Now the word in Sumerian for man was pir. This follows from the following facts. er(i) Brünnow 5858 is actually used for ardu and the root er(i) is used in Gudea Cyl. A 8, 16 for to engender; that UŠ (Br.  $5042 \ rihû$ ) when it means male in the sense of vir was pronounced ur is evident from Br. 1503 BAD =  $d\bar{a}mu$  blood, with  $ur(u) = d\bar{a}mu$  blood 6439: in 1503 BAD has the gloss UŠ to be read ur. In other terms the words for blood and male (in his sexual aspect) are from the same roots, the one probably  $wur = d\bar{a}mu$  and the other wir = zikru. warad is therefore a compound of wir-mad and amad is a compound of am-mad. The Sumerian word for woman was therefore am (Br. 5445) whose sign in the sense of mother was used by the Semites for ummu (DN).

# Ueber die Existenz des ¿ im Hebräischen.

Von Rudolf Růžička.

Der fast allgemein verbreiteten Meinung 1) nach besass das Ursemitische neben dem rein laryngalen e einen velaren Spiranten, welcher im Arabischen durch خ, im Minäo-Sabäischen durch 1 graphisch dargestellt wird. Nur in diesen zwei Dialekten kann man diesen Laut positiv konstatieren, im übrigen, sagt man, ist er später verschwun-Speziell für das Hebräische pflegt seine Existenz durch Transkription der LXX bewiesen zu werden, welche in gewisser Anzahl von Eigennamen y durch y transskribieren; als Belege dafür werden gewöhnlich Wörter wie Γάζα, Γόμοζος u. a. angeführt (cfr. Wright, 1. c.). Es besteht wohl kein Zweifel, dass die Frage über die Entwickelung des ¿ im Semitischen eine höchst komplizierte ist, da sie mit allgemeiner Entwickelung der semitischen Gutturale, namentlich des h, eng zusammenhängt. Ich will sie deshalb vorerst in vorliegender Abhandlung vom hebräischen Standpunkte aus behandeln.

Es handelt sich zuerst gewiss um die Beantwortung der Frage, von welchem Belang für unser Problem die

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Cfr. z. B. WRIGHT, Comp. Gr. p. 42: "I believe, on the contrary, that these differences of sound (nämlich & und &, und ) existed from the earliest times, but that the inventors of the Scmitic alphabet were not careful to distinguish in writing what seemed to them to be merely different shades of the same sound." Darüber noch mehr weiter unten.

Transskription der LXX ist. Zu diesem Zwecke wollen wir zuerst die Worte in Betracht ziehen, in welchen y durch  $\gamma$  transskribiert wird. 1) Es sind folgende<sup>2</sup>):

\*אָלְדָעָה Sohn des Midian.

Der Name gleichartig mit
Namen wie אָלְדָעָע, אָלְדָעָע etc..

also aus dem Satze אָל דָעָה entstanden = Deus vocavit,

arab. عَمَا Von demselben

Stamm אָעוֹאָל (s. d.) wie דְעוֹאַל von יַרָעָה.

\*אַרְבֵּת ein Enakiter, nach welchem die Stadt קְרְיֵה אַרְבַּע benannt sein soll. Ursprünglich aber bedeutete es wohl Vierstadt; cfr. Dillmann zu Gn 23, 2, also = ar. בּיִבּיּבּ

בַּלְעֵי patron. davon בָּלְעֵי Im Arabischen existieren beide Stämme אינ עוולם. Dill-MANN zu Gn 36, 32 hebt hervor, dass der Name בָּלַע בָּן 'Ελδαγά Gn 25, 4. 'Ελδαδά (ελδαα) 1 Ch 1; 33. 'Ελδαδά wahrscheinlich ein Schreibfehler (Δ anstatt Λ). Also das Verhältnis zwischen beiden Transskriptionsarten wie 2:1.

 $^{2}A\varrho\beta\acute{o}\varkappa$  (y im Auslaute geht in  $\varkappa$  über) Gn 23, 2. Ri 1, 10. Jos. 15, 13. 54. 20, 7. 21, 11. Neh 11, 25.  $^{2}A\varrho\gamma\acute{o}\beta$  (wohl Schreibfehler anstatt  $^{2}A\varrho\beta\acute{o}\gamma$ ) Jos 14, 15; hier v. l.  $a\varrho\betao$ . — 8:1.

Baλάχ Gn 36, 32. Baλέχ 1 Ch 5, 8. Baλά Gn 46, 21. Baλέ Nu 26, 38. 40. 1 Ch 8, 1. 3. Baλί (patron.) Nu. 26, 38. — 2:6.

<sup>1)</sup> Ein wichtiges Moment müssen wir jedoch dabei überall im Auge behalten: Zur Zeit der LXX war das Hebräische wenigstens 100 Jahre im Ersterben begriffen, und die Aussprache der heiligen Texte litt selbstverständlich häufig unter dem Einflusse aramäischer Dialekte.

<sup>2)</sup> Bei der Bezeichnung der Codices halte ich mich an TISCHENDORF'S Vetus testamentum graece: die mit grossen Anfangsbuchstaben geschriebenen und akzentuierten Wörter gehören dem Codex Vaticanus Romanus an, diejenigen mit kleinen Anfangsbuchstaben sind variae lectiones des Codex Alexandrinus, die mit FA bezeichneten gehören dem Codex Friderico-Augustanus an.

mit dem בָּלְעָם בָּן בְּעוֹר merkwürdig zusammentrifft. Der letztere Name wird nie mit  $\gamma$  transskribiert.

\*דְּעוּאֵל Cfr. bei אָלְדָּעָה. Die LXX lesen überall רְעוּאֵל.

\* جنون Stadt in Mesopotamien, viell. عَانَة am Euphrat; nach Ges., Wört. p. 203 wahrscheinlich falsche Vokalisation als Hiph. von يا und dies = ar. ناع (med.).

\*וְעָנְן Sam. אוען. Im Arabischen existiert bloss der Stamm בין iuste egit.

יַעְבֵּץ וּ Ch 4, 9 wird dieser Name durch Volksetymologie mit אַצב ar. غضب zusammengestellt.

יְעְלֶם ein Sohn von Esau, wahrscheinlich von غلم stark, mannbar sein.

الم Nach Lag., Uebersicht بعربي Nach Lag., Uebersicht بعربي الماء 
ּכְּרְרְלְעמֵּר Cf. über dieses Wort auch Lagarde, Mittheilungen 1,196. 2,77. 3,55;

Payoυήλ Nu 1, 14. 7, 42. 47. 10, 20. — 4:0.

'Aνάγ (εγγ) Jes. 37,13. 'Aνά 2 K 18, 34. 19,13. — 2:2.

Zουκάμ Gn 36, 27. 1 Ch 1, 42. — 2:0.

Ἰγαβής (ιαγβης) 1 Ch 4, 9. Ἰάβις (γαβης) 1 Ch 2, 55. — 3:1.

'Ιεγλόμ Gn 36, 5. 14. 18. 1 Ch 1, 35. — 4:0.

Φαγγαί (ιαφαγαι) Jos 19, 12. Ἰεφθᾶ (ιαφιε) Jos 10, 3. Ἰεφιές 2 S 5, 15. Ἰαφιέ 1 Ch 3, 7. 14, 6. — 2:5.

Χοδολλογομός Gn 14, 1 sqq. — 5:0. Sitzb. Ak. zu Berl. 1887, 600 ff.; KAT<sup>3</sup> 486.

\*מַערָה Wahrscheinlich = nackter Platz ohne Waldung, eine Lichtung von ערה = ar. מענה nudus fuit.

בּרְעַלְה Etym. unsicher.

אָרֶר Ar. אָרֶב retromansit a grege ovis.

Yetym. unsicher. Ar. کوی غوی beugen, drehen, عوی vom Wege abweichen, irren.

עויח Vielleicht die Hügelreihe خُوَيْثَةُ an der Ostseite von Moabitis; cfr. Dillmann zu Gn 36, 35.

עותי Etym. unsicher.

\*הוְצֵע von בּ stark sein.

Assyr. Hazzatu, Hazzutu, Hazzutu, Hazziti KAT³ 197, Del., Par.

290 sq. — Hazati, aber auch Azzati in den Tellel-Amarna-Briefen; ar. nach der Septuaginta-Aussprache

*Mayaρώϑ* Jos 15, 59. — 1:0.

Μαγελδά (μαριλα) Jos 19, 11. — 1:1.

Γαδέρ Gn 35, 21 (Aquila ca. 100 n. Ch. Αδέρ; cf. Lag., Uebers. 76\*\*\*). Ἐδέρ ι Ch 23, 23. 24, 30. Ἐδερ (עָרֶר) ι Ch 8, 15. — 1:4.

Γάνα (γανα) Jes 37,13. 'Αβά 2 Κ 19,13. — 2:1.

Γετθαίμ (γεθθαιμ) Gn 36, 35. Γεθαίμ (γεθθαμ) ι Ch 1, 46. — 4:0.

 $\Gamma \nu \omega \vartheta i \quad (\gamma \omega \vartheta i)$  1 Ch 9, 4.  $O \dot{v} \vartheta a \dot{t}$  Esr 8, 14. -2:1.

 $\Gamma \dot{a} \zeta a$  Ri 16, 1. 21. 1 S 6, 17. 2 K 18, 8. Jer 25, 20. 47, 5. Am 1, 6. Zeph 2, 4. Sach 9, 5. Patron.  $\Gamma a \zeta a \tilde{a} o \varsigma$  Jos 13, 3. Ri 16, 2. 11: 0.

\*מָיָבְּחּ N. pr. fem. Ar. שַּלְּבָּחּ fortgehen; פינ: sich entfernen, verlassen Jdn., عَزَبُ ledig.

\*תְּיָנְתְּע Das erste Glied der Zusammensetzung von stark sein.

ינְי) Etymolog. unsicher. Statt dessen עַיָּה Neh 11, 31. 1 Ch 7, 28 und עַיָּה Jes 18, 28.

\*לְיָבֶל (Gn 10, 28 מֵיבֶל (Gn 10, 28 מִיבְל (Gn 10, 28 אַיבְל עוֹבְל (Gn 10, 28 אַיבְל (Gn 10, 28 אַרְל (Gn 10, 28 א

עֵיפְה Midian. Gegend und Volk, ar. عُمْيُفُة s. Dillm. zu Gn 25, 4.

\*יבר von עירָר ar. יבר wovon auch ערוֹר Wildesel

Γαζουβά (αζουβα) 1 Ch 2, 18. Γαζουβά 1 Ch 2,19. 'Αζουβά 1 Κ 22,42. 2 Ch. 20,31. — 2:3.

Γαζμώθ (αζμωθ) ι Ch 9, 42. ἀζβών (ραζβων) ι Ch 11, 33. ἀσμώθ 2 S 23, 31. ι Ch 27, 25. 8, 38. Neh 7, 28. ι2, 29. Esr 2, 24. ἀσμά ι Ch 12, 3. — ι (γ): ι (ρ, worüber weiter unten): 9.

'Aγγαί Gn 12, 3. 13, 3. Γαί Jos 7, 2 sqq. 8, 1 sqq. 9, 3. 10, 1 sq. 12, 9. Jer 49, 3. Jes 18, 28. αιω Neh 11, 31. 'Aϊά Esr 2, 28. 'Aΐ Neh 7, 32. — 33: 3.

Γαιβάλ Dt 11, 29. 27, 4. 13. Γαιβήλ Gn 36, 23. Γαιβήλ (γαοβηλ) 1 Ch 1, 40. γεμιαν 1 Ch 1, 22. Εὐάλ (Γαιβαλ LAG., Γεβαλ; cf. DILLM. zu Gn 10, 28) Gn 10, 28. — 8:1.

Γαιφάρ Gn 25, 4. 1 Ch 1, 33. Γαιφά 1 Ch 2, 46. 47. Jes 60, 6. Ἰωφέ (FA ωφε) Jes 40, 8. — 5:2.

Γαϊδάδ Gn 4, 18. — 1:0.

(Hommel, Säugeth. 133; Barth § 128°) und auch "ΥΥ Name einer kanaanäischen Königsstadt, welcher von den LXX immer ohne γ transskribiert wird. Cf. auch Lag., Uebers. 38 sq. Wie aus den Genealogien der Genesis hervorgeht, wird "ΥΥ dem "ΥΥ gleichgesetzt; cf. Nestle, ZDPV 1904 p. 155.

\*עלה von עליָה עליָה von עליָה won עליָה emporsteigen, erhaben sein; vgl. auch das nächstfolgende Wort.

\*עַלְיָן) עַלְיָן) hängt mit vorigem Worte zusammen.

\*אַלְמוֹץ die heutige Trümmerstätte 'Almit, 20 Minuten nordöstlich von 'Anâta; cf. Dillm. zu Jos 21, 18. — 1 Ch 6, 45 steht dafür אַלְמֵּח.

\*אַלֶּטֶּח hängt mit dem vorigen Worte zusammen.

אמֵע Etym. unsicher.

שלק ar. שׁל überdecken besonders mit Wasser. Hieher gehören wohl auch beide
Eigennamen עָמִרְם und עַמְרָם,
welche von den LXX über-

Γωλά Gn 36, 40. Γωλαδά (γωλα) 1 Ch 1, 51. — 3:0.

Γωλάμ (γωλων) Gn 36, 23. Αλών 1 Ch 4, 10. — 2:1.

Γελμών Nu 33, 46 sq. αλμων Jos 21, 18. — 2:1.

Σαλαιμάθ (γαλεμαθ) 1 Ch 8, 36. Γαλεμέθ 1 Ch 9, 42. Ἐληεμέθ (ελμεθεμ) 1 Ch 7, 8. — 2:2.

γομός Εx 16, 16. 18. 22. 32. 33. — 5:0.

 $\Gamma$ όμοροα Gn 10, 19. 13, 10 u. passim überall mit  $\gamma$  transskribiert.

all ohne  $\gamma$  transskribiert werden.

\*ענוֹכ gehört ebenso wie ענוֹכ (das jetzige ʿAnâb), welches immer ohne  $\gamma$  transskribiert wird, zum Stamme ענכ wovon ענכ ar.  $\mathring{\mathfrak{g}}$ 

\*נְּבֶּר Etym. unsicher; cf. Dillm. zu Gn 25, 4; gewiss aber gehört es dem Stamme عَفَر, von welchem ar. عَفَر Staub; cf. auch das folgende Wort. Davon auch יָנִפְּרוֹן; überall ohne y transskribiert.

\*מְבְּרָה gehört zum vorigen Wort.

الإلاازي Nach Lag., Uebers.

157 = غَضْياء a land abounding with the trees called غَضْياً.

Zu Eusebius' Zeit jedoch hörte man kein غ, da das Wort Aowar transskribiert wird.

Lag., l. c.

\*עַרְכָּתוּ Patron. von עַרְכָּתוּ oder ביח הָעַרְכָּת (= Steppe, Wüste, wie die Niederung an beiden Seiten des Jordanus und des Toten Meeres

'Ενώβ (εγνωβ) 1 Ch 4, 8. — 1:1.

Αφερ (γαφερ) 1 Ch 4, 17. Άφείρ (αφερ) Gn 25, 4. 'Οφέρ 1 Ch 1, 33. 5, 24. — 1:5.

Γοφερά 1 S 13, 17. Γοφερά (γοφορα) 1 Ch 4, 14. Ἐφραθά (αφρα) Jos 18, 23. Ἐφραθά Ri 6, 11. 24. 8, 27. 32. 9, 5. — 3:7.

Γεσιών Nu 33, 35 sq. Γεσιών (γασιων) Deut 2, 8. Γασιών 1 K 9, 26. 2 Ch 8, 17. 20, 36. ασεων 1 K 22, 49. — 9:1.

Γαρβαιθί (FA γαραβεθ) 1 Ch 11, 32. αρωβωθείας 2 S 23, 31. — 2:1. genannt wird); dies überall ohne  $\gamma$  transskribiert.

עתקצין unsicher.

\*(אַמַלְיָה(וּ). Im Arabischen finden wir keinen בּבוּל. Stamm; cf. Lag., *Uebers.* 52. Hieher gehört auch אָרְלֵי Esr. 10, 28.

(אָרְנְי(אֵל). Auch hier finden wir im Arabischen keinen Stamm; cf. Lag., *Uebers*. 52.

קעוֹף Gn 36, 39. Die LXX lesen קֿעוֹף s. d.; ebenso bei עַרָּי וֹ Ch 1, 50.

ייר unsicher; s. Dillm. zu Nu 23, 28.

אָבְעוֹן wahrscheinlich von יסאָא = ar. صبغ.

ער von צוּעָר = ar. סשיר.

צער ebenfalls von צער =

Κατασέμ Jos 19, 13. — 1:0.

Γοθολία 1 Ch 8, 26. 2 K 8, 26. 11, 1 sqq. 2 Ch 22, 2. 12 u. pass. ἀθελία (αθλια) Esr 8, 7. Θαλί (οθαλι) Esr 10, 28. — 10:4.

Γοθονιήλ Jos 15, 17. Ri 1, 13. 3, 9. 11. 1 Ch 4, 13. 27, 15. 'Οθνί (γοθνί) 1 Ch 26, 7. — 1:7.

Φογώς Gn 36, 39. Nu 23, 28. 31, 16. Jos 22, 17. Dt 3, 29. 4, 46. 34, 6. Jos 13, 20. 1 Ch 1, 50. Φεγώς Nu 25, 3. 5. Hos 9, 10. Φαγώς Jos 15, 59. — 14:0.

Σεβεγών Gn 36, 2, 14 20. 24, 29, 1 Ch 1, 38, 40, — 7:0.

Σωγάο Nu 1, 8. 2, 5. 7, 18. 23, 10. 15. — 5:0.

Zόγορα Gn 13,10. Σηγώρ Gn 14, 2. 8. 19, 22 sq. 30. Dt 34, 3. Jes 15, 5. Zογόρ Jer 48, 34. Nach Lag., Uebers. 55 Gn 14, 2 auch Σόορα, Ζόορα.— 9: 1. \*אָרְעָה noch heute Ṣarʿa; cf. Dillm. zu Jos 15, 33.

\*ربع ar. רבע on הָבַע (יש.

\*(פאַל) יער von רעה ar. פאַט. ו Ch ו, ו 42. 47. ו 10, 20 falsche LA für דָּעוֹאֵל; s. das.

רַעָּמָה wahrscheinlich Paµµavītai bei Strab. 16, 4, 24; cf. Dillm. zu Gn 10, 7.

\*שוּעָלי = ar. ct-Ta'li Rob. 3, 862; חַצֵּר שׁוּעָל = Fuchs-hof wie חַצֵּר סוּסִים Jos. 19, 5. 1 Ch 4, 31 Rosshof.

unsicher; nach Schick, ZDPV 4, 248 — Benî Sâlim in der Nähe von Michmas.

קעש unsicher.

Spaltung. בוֹשׁלֵּ ar. בּׁשִׁערַיִם

Σωρήμ Jos 19, 41. Indd.
13, 25 (cf. Lag., Uebers. 85),
Páa (σαραα) Jos 15, 33. Σαράθ (σαραα) Jos 19, 41. Σαραά Ri
13, 2. 16, 31. 18, 2. 8. 11. Σαραά (σαρα) Ri 13, 2. 25. 2 Ch
11, 10. Neh 11, 29. — 2:11.

*Ροβό*κ Nu 31, 8. *Ροβέ* (*Qε-βε*κ) Jos 13, 21. — 2:1.

Payaῦ Gn 11, 18—21. Payár (ραγαν) 1 Ch 1, 25. Payovήλ Gn 36, 4. 10. 13. 17. 1 Ch 1, 35. 37. Ex 2, 18. Nu 2, 14. 10, 29. 1 Ch 9, 8. 1, 14. 7, 42. 47. 10, 20. — 19:0.

*Ρεγμά* (*οεγχμα*) Gn 10, 7. 1 Ch 1, 9. *Ραμμά* (*οαγμα*) Ez 27, 22. — 3:1.

Σωγάλ ι S 13, 17. Σονδά (σοναλ) ι Ch 7, 36 (was δ anstatt γ anbelangt, cf. bei χ εωλά Jos 15, 28. Σωλά Jos 19, 3. Σονάλ ι Ch 4, 28. — 2:4.

Σεγαλίμ (σααλειμ) 1 S 9, 4. — 1:1.

Σαγαέ (σαγαφ) 1 Ch 2, 47. 49. — 4:0.

Σακαφίμ (σαφγαφειμ) Jos 15, 36. Σεωφίμ 1 Ch 4, 31.— 2:1. unsicher. תַּחְרֵע = הַאָּרָע

 $\Theta a \varrho a \chi \left( \vartheta a \varrho \varepsilon \varepsilon \right)$  1 Ch 8, 35. Θαράχ (θαρα) 1 Ch 9, 41. —

יהָעָלִי unsicher.  $\Theta$ agyá $\lambda$  Gn 14, 1. 9. -2:0.  $\Theta$ agya $\vartheta$ εί $\mu$  (agya $\vartheta$ εί $\mu$ ) 1 Ch 2:55:-2:0.

Die Resultate dieser Darstellung können folgendermassen zusammengefasst werden: Unter 53 Wörtern entspricht in 11 Fällen mit ziemlicher Gewissheit wirklich y dem arabischen בֹּ, nämlich in עִיבֶּר, יַעַלָּם, יַעָבֶּר, אַנִית, עָרֵר, עָרָר, יַעַלָּם, עמְרָה, אַנְעוֹן, אָבְעוֹן, אַמְרָה. Darunter jedoch befinden sich 5 Wörter, welche sowohl mit als auch ohne y transkribiert werden, nämlich: צוּעָר, אֵיפָה, עַרֵּר, עַבֶּר, עַבֶּר, עַרָּר, שערים. In 24 Fällen (es sind die mit Stern bezeichneten) entspricht das hebräische y aber arab. 2. Die Transskription mit und ohne y finden wir im Ganzen in 32 Wörtern.

Weiter finden wir auch Fälle, in welchen hebr. y arab. خ entspricht und doch von den LXX nicht durch y transskribiert wird. Es sind folgende Wörter:

יעוש arabischer Götze R. Smith, Wellh., Skiz. III 19, Nold. in ZDMG XL 168. Dass der Umstand, dass die LXX das Wort ohne y transskribieren, für diese Zusammenstellung nicht entscheidend ist, geht, glaube ich, sowohl aus dem bisher Angeführten wie auch aus dem Nächstfolgenden zur Genüge hervor.

Ίεούς Gn 36, 5 u. passim. Ίεούλ Gn 36, 18. 1 Ch 1, 35. Ἰαούς 1 Ch 7, 10. 8, 39. Ἰωάς 1 Ch 23, 10 sq. Ἰεσσαί 2 Ch 11, 19.

אָבָּהְ ar. אַבְּהְ Wohlleben; so wird auch אַרְעָהְן von den LXX Gn 2, 15. 3, 23. 24. Jo 2, 3. Jes 51, 3. Ez 31, 9. 16. 18. 36, 35 παράδεισος τῆς τρυφῆς übersetzt. Zu demselben Stamme gehören nächstfolgende drei Wörter.

ערין.

ַערינָה.

עִרְנָה) עַרְנָא).

עהר s. oben.

איפָה s. oben.

עלמון s. oben.

אָמְרִי derselbe Stamm wie bei אַמִידְה; ebenfalls bei den zwei nächstfolgenden Wörtern.

עַמִרָם.

ַעַמְרָנִי.

עָצִיוֹן s. oben.

y eigentl. Rabe = ar. ערב Dass der Stamm אֹרָי. ביר ב ar. غرب schon in alter Zeit kein ف besass, bezeugt 'Εδέμ Gn 2, 8. 10. 4, 16. 'Οδόμ 2 Ch 31, 15. 'Εδέμ (עֻכֶּרָ) 2 Κ 19, 12.

'Aδδίν Esr 2,15. 'Aδίν 8, 6.
'Hδίν Neh 7, 20. 10, 16.

'Αδινά 1 Ch 11, 42.

FA αδνας Neh 12,15. Έδνέ Esr 10, 30. Έδνας 2 Ch 17, 14. Έδνά 1 Ch 12, 20.

Ζαμβοί (αμβοι) 1 K 16, 16 sqq. Mi 6, 16. 'Αμβοί 2 K 8, 26. 1 Ch 27, 18. 2 Ch 22, 22. 'Αμοί (αμβοαϊμ) 1 Ch 9, 4.

'Αμβράμ Εx 6,18.20. 'Αμράμ (αμβραμ) Nu 3,19 pass.

'Αμφάμ Nu 3,27. Esr 10,34. 'Αμβφάμ (αμφαμ) 1 Ch 26, 23.

'Ωρήβ Ri 7, 25. 8, 3. Ps 83, 12. das alte armenische Lehnwort vom Nordsem. uurbath = اکنومیک: cf. Lag., Uebers. 64\*).

עניר von אַעיר ar. صغر.

צו<u>ע</u>ר s. oben. צער s. oben.

ציטר.

שערים s. oben.

Σιώρ 2 Κ 8, 21.

σιωρ Jos 19, 54.

Aus alledem, was hier angeführt wurde, geht folgendes hervor. Hätte es ein ¿ im Hebräischen gegeben, dann müsste es in allen Fällen gleichmässig durch y transskribiert worden sein, wo es dem arabischen e entspricht, und umgekehrt dürfte nicht y durch y transskribiert werden, wo sich im Arabischen im entsprechenden Stamme & befindet. Dies ist, wie wir oben sahen, in der Transskription der LXX nicht der Fall. Man müsste also zur Aufrechterhaltung der gewöhnlichen Hypothese annehmen, dass im Hebräischen anders als im Arabischen in غ Stämmen verteilt waren,1) d. h. einer Hypothese eine andere ebenso unbestimmte hinzufügen; dass der im Falle der Existenz des ¿ im Hebräischen notwendige Uebergang des غ in غ physiologisch unmöglich ist, wird aus dem Nächstfolgenden hervorleuchten. Wie wir oben sahen, wurde dasselbe Wort an einer Stelle mit y, an anderer ohne dasselbe transskribiert, ja wir finden dieselbe Stelle in einer Handschrift auf die eine, in anderer auf die andere Art transskribiert. Kann man hier einen Wechsel zwischen غ und و annehmen und kann man weiter voraussetzen, dass das ż zu gewisser Zeit im Hebräischen, sowie auch in anderen nordsemitischen Dialekten, wo wir

I) Cf. Noldeke, Sem. Spr. p. 152.

von & keine Spur vorfinden, in e übergegangen ist? Dem widerspricht die Natur des arabischen ¿ vollkommen. Ich führe hier Wallin's Worte ZDMG XII 662 an: Nehme ich wiederum von ¿ alles Schnarren weg dadurch, dass ich den Schlund mittelst einer geringen Herabsenkung der Zungenwurzel öffne und kein Organ der Mundhöhle vibrieren lasse, so entsteht der reine Vocal a, und so sind die Kehllaute hier durch Vermittelung eines intonierten Lautes in den Vocallaut der Kehle aufgegangen, in dieser Richtung abgeschlossen und keiner weiteren Entwickelung fähig.« Hieraus ersieht man, dass nach Reein reiner Vokal entsteht und dass also ein Wechsel zwischen ż und z physiologisch unmöglich ist, dass man höchstens von einer vollständigen Reduksprechen könnte. Lässt sich jedoch eine Reduktion von غ überhaupt sprachgeschichtlich erweisen? Dieser Beweis könnte wohl nur durch Beispiele erbracht werden, welche von Dialekten, wo beide Laute graphisch ausgedrückt sind, d. h. vom Arabischen und Minäo-Sabäischen, genommen wären. Hier finden wir jedoch gerade das Gegenteil. Das arabische ¿ verliert in keinem Falle seinen konsonantischen Wert und offenbart einen ungemein zähen Charakter. Cf. Wallin, ZDMG IX 51: >Ich habe in der lebenden Sprache, so viel ich mich erinnern kann, nirgend eine solche Verwechselung (خ-غ) bemerkt, im Gegentheil gefunden, dass diesen beiden Buchstaben von Arabern sowohl als von Persern und Türken in allen Verbindungen die normale Articulation vorzugsweise vor anderen Buchstaben gegeben wird. - Eine einzige scheinbare Ausnahme bildet das neusyrische aus dem Arabischen herübergenommene Lehnwort مُعْلِّ Geschäft, Angelegenheit = ar. مُعْلِّ (Nöl-DEKE, Neusyr. Gramm. p. 131). Hier trat im Neusyrischen durch Lautsubstitution anstatt ¿ ein , welches dann, wie in solchen Verhältnissen in manchen anderen Wörtern, im Neusyrischen verschwand (cf. Nöldeke, Neusyr. Gramm. p. 39).

Daraus ersieht man, dass Reduktion von ¿ sei es zu oder dessen vollständiges Verschwinden eine positiv nicht beweisbare Hypothese ist, die wirklichen Verhältnissen widerspricht. Nicht in der Richtung von غ zu ع, sondern umgekehrt, ging die Entwickelung.1) Dies für jeden einzelnen Fall im Arabischen und Minäo-Sabäischen darzutun, erfordert eine besondere Behandlung; hier möchte ich nur einige allgemeine Momente hervorheben. In der Entwickelung der semitischen Dialekte ist ein allgemeines Streben nach Beseitigen der rein laryngalen Konsonanten zu beobachten. Vgl. dazu die treffende Bemerkung Wallin's, ZDMG XII 655: > Je mehr die Sprachen ausgebildet werden, desto mehr treten die Kehlbuchstaben in den Hinterund die Lippenbuchstaben in den Vordergrund, wie dies z. B. bei den romanischen Völkern und den Engländern in hohem Grade der Fall ist. Das Sprachinstrument schiebt sich, sozusagen. immer mehr vorwärts, während es in roheren oder ursprünglicheren Sprachen tiefer liegt.« -Dieses Beseitigen geschah auf zweierlei Art. schwand entweder der betreffende Konsonant vollständig, so  $\boldsymbol{\beta}$ ,  $\boldsymbol{k}$  und  $\boldsymbol{k}$  im Assyrischen, einigen neusyrischen Dialekten, im Samaritanischen etc. und verschwindet im Aethiopischen und den modernen Dialekten Abessiniens (s. unten) u. s. w. Oder es wurde der laryngale Konsonant durch oralen Laut ersetzt und auf diese Art sozusagen konserviert. So wurde im Assyrischen & teilweise durch & ersetzt ebenso wie im Arabischen; im neuaramäischen

<sup>1)</sup> Nähme man die Behauptung WRIGHT's, Comp. gr. p. 42: »I believe, on the contrary, that these differences of sound existed from the earliest times, but that the inventors of the Semitic alphabet were not careful to distinguish in writing what seemed to them to be merely different shades of the same sound« wörtlich, so müsste man eine Anarchie im ursemitischen Lautbestande annehmen. Ausserdem sind und keineswegs »shades of the same sound«, sondern bekanntlich ganz heterogene Laute.

Dialekte des Tûr 'Abdîn spielt sich dieser Prozess vor unseren Augen ab; es tritt dort neben h und h ein Mittellaut h' hervor (cf. PRYM-Socin, Der neuaramäische Dialekt des Tür 'Abdin I p. XXVII) und in dem neusyrischen Dialekte am Urmia-See und in Kurdistan ist dieser Prozess bereits abgeschlossen und das h in allen Fällen in h übergegangen 1) (cf. Nöldeke, Neusyrische Grammatik p. 56 sqq.).

Hervorzuheben ist, dass das Verschwinden der Larvngalen da am meisten hervortritt, wo semitische Dialekte früh mit aussersemitischen Sprachen in Berührung kamen, z. B. im Assyrischen. Das Arabische dagegen entwickelte sich lange Zeit in rein semitischer Sphäre und litt deshalb weniger unter fremdem Einflusse. Es muss weiter hervorgehoben werden, dass das Uebergehen der Laryngalen in orale Laute erst in der Einzelentwickelung der semitischen Dialekte erfolgte, woraus sich verschiedene Stellung des h z. B. im Assyrischen gegenüber dem Arabischen erklärt.

Dass & im Arabischen zuletzt zum graphischen Ausdruck gelangte, dafür zeugt das abuged-Alphabet, in welchem ¿ an letzter (resp. in nordafrikanischer Reihenfolge an vorletzter) Stelle sich befindet.2) Dass e der ursprünglichere Laut ist, beweist dessen Benennung, aus der dann nach Entwickelung von ¿ die Benennung des letzteren غَيْن differenziert wurde. Ebenso sekundär ist g im Minäo-Sabäischen, wo dessen Lautzeichen (1) von g (1) abgeleitet wurde; cf. Mordtmann-Müller, Sabäische Denkmäler p. 1073) und Prätorius, ZDMG LVIII p. 720 sq. Ein

<sup>1)</sup> Darnach ist die Behauptung LINDBERG's, Vergl. Gramm. der semit. Spr. p. 33, dass »der letztgenannte Laut (,, ) in keinem semitischen Dialekt 

<sup>3)</sup> Ich möchte hier nebenbei folgendes hervorheben. In Anbetracht des Umstandes, dass das Zeichen für g von g genommen wurde, müsste man, falls g sich im Sabäischen organisch aus z wie im Arabischen entwickelt haben sollte, voraussetzen, dass die Sabäer zu bestimmter Zeit, als

weiterer Beweis für das spätere Aufkommen von ¿ ist der Umstand, dass, als die Aethioper das Alphabet von den Sabäern übernahmen, in diesem alle Laute des Arabischen existierten, sogar ¿ = 1, nicht jedoch ¿, da im Aethiopischen sich kein Lautzeichen dafür befindet.

In der Tradition der jüdischen Gelehrten hat sich keine Nachricht über die einstmalige Existenz des ¿ im Hebräischen erhalten; im Gegenteil, viele heben ausdrücklich hervor, dass ¿ gegenüber dem Arabischen dem Hebräischen vollständig abgehe. So lesen wir in einem Kommentar, der aus einer dem Sa'adja nahen Zeit stammt und dem Isaak Israëlî zugeschrieben wird, ausdrücklich: (בּבִּין וֹהְנִייִן הם הגייים (בּבִּין) (d. h. die Araber) והניין והוסיפו הם Dasselbe behauptet Simon b. Zemach Dûrân Mâgen, Abôth fol. 53 b: אותיות רהם והבייא ושמעאל ב' אותיות רהם והבייא ווער בלשון יון גיין בשהם אומרים אלפא והגיין ואינם בלשון הנוצרים בלל ובלשון יון גיין בשהם אומרים אלפא לבטא בלשון בייא אנו מרפין אותה בקו אשר עליה וכן הגיין אנו לבטא בלשון בייא אנו מרפין אותה בקו אשר עליה וכן הגיין אנו מר Aussprache des Hebraischen ZAW VI p. 227.

Weder syrische, t) noch arabische Transskriptionen



sie der Differenz zwischen beiden Lauten gewahr wurden, das bisherige Zeichen o aus den Wörtern, wo sich entwickelte, ausmerzten und an dessen Stelle das neue Zeichen setzten, was nach Prätorius, ZDMG LVIII p. 720 lange vor 700 v. Chr. geschah. Warum aber sollten sie nicht diesen sekundären Laut in diesem Falle durch eine Modifikation von ographisch dargestellt haben, wie sie das mit hundt getan haben? Dieser Umstand, dass sie bei Bezeichnung von nur durch Lautähnlichkeit geleitet wurden, nicht durch Etymologie, scheint zu bezeugen, dass im Sabäischen sich organisch nicht entwickelte, sondern von Norden her, d. h. vom Arabischen durch Mischung der Stämme ins Sabäische übertragen wurde. Oder man müsste voraussetzen, dass das Alphabet bei den Sabäern erst nach Entwickelung des seingeführt wurde.

I) Später transskribieren die Aramäer arabisches ¿ durch (cf. WRIGHT, Comp. gr. p. 51), welches hier nach Vokalen wie ¿ ausgesprochen wurde; cf. DALMAN, Gramm. d. jüd-pal. Aram. p. 46, WRIGHT, l. c.; so auch bei den Neusyrern; cf. Nöldeke, Neusyr. Gramm. p. 32.

können zur Unterstützung des Beweises für die Existenz des  $\dot{\varepsilon}$  im Hebräischen angeführt werden, da sowohl die syrische (cf. Schreiner, l. c. p. 244) als auch die arabische (cf. Tischendorf, Vetus testamentum graece, Prolegomena p. 21) Uebersetzung vel solum vel imprimis nach der griechischen Uebersetzung erfolgte. So transskribiert auch Hieronymus y mit  $\gamma$  nur in einigen Wörtern, welche schon die LXX haben.

Wir haben bisher das Problem von der negativen Seite behandelt; jetzt treten wir an die Beantwortung der Frage, wie man jene Transskription des y durch y erklären soll. Zuerst muss man folgendes erwägen. y war in seinem ursprünglichen Lautwerte, wie wir ihn im Arabischen vorfinden, ein nur dem semitischen Sprachstamme eigentümlicher Laut, welcher im griechischen Alphabete kein Adaquat hatte. Es musste also von den LXX durch einen ihm durch seinen akustischen Eindruck am nächsten kommenden Laut ersetzt werden, und dies war das griechische  $\gamma$ , in zwei Fällen auch  $\varrho$  ( $\delta a \zeta \beta \acute{\omega} \nu = \gamma \chi \dot{\rho} \dot{\rho} \dot{\rho} \dot{\rho} \dot{\rho} \dot{\rho}$ , σαργαρειμ = <u>שׁעַר</u>וָם; cf. oben). Anderweitige Parallelen bestätigen dies völlig. Vgl. zuerst über die Aussprache des e bei Persern und Tataren Wallin, ZDMG IX 48: Wie das ihm entsprechende ح, ist dieser Buchstabe [ع] ein dem semitischen Sprachstamme eigentümlicher Laut und wird höchst selten, obschon vielleicht öfter als das , von den Ausländern getroffen. Die Perser und Türken, die das arabische Alphabet angenommen haben und besonders bei der Rezitation des Kur'an es als eine Ehrensache betrachten den arabischen Buchstaben ihre reine und normale Artikulation zu geben, sind hierin gewöhnlich bei allen andern glücklicher als bei diesen zwei.

Zeitschr. f. Assyriologie, XXI.

21

<sup>1)</sup> Sonst transskribieren die Araber y immer durch e, nie durch e, während sie y am Ende der Wörter gar nicht hören; cf. KAMPFFMEYER, ZDPV XV 25, 71.

Das z schlägt in ihrem Organe am gewöhnlichsten in z seltener in s um, und das z klingt besonders bei den russischen Tataren wie ein ż........... Hier entspricht dieses ż vollkommen dem griechischen γ.

Im Spanischen finden wir e durch g transskribiert im Worte algarrada = "some machine de guerre pour lancer des pierress, cf. Engelmann, Glossaire des mots espagnols et portugais dérivés de l'arabe p. 36 und Lagarde, Uebers. p. 39. Ueber die Lautverhältnisse in dem Dialekte der Morisker vgl. unten S. 314 f.

Die Assyrer transkribieren das hebräische y, wo es seinen ursprünglichen Wert behielt, durch h oder auch g, mag dieses y einem arab. e oder e entsprechen. So z. B. Hazzatu, Hazzutu, Haziti, KAT³ 197, Delitzsch, Par. 290 sq., Hazati in den Tell-el-Amarna-Briefen, aber auch Azzati = אַנָּיִנְּיִ der Stamm hzr = אַנִינִי kommt in der Wiedergabe von Eigennamen vor, cf. Hommel, Altisr. Ueberl. 112; hinaja = אַנִינִי als kanaanitische Glosse in den Tell-el-Amarna-Briefen; Humri und Humria = אַנְיִנִי Sarha = אַנִינִי in den Tell-el-Amarna-Briefen, cf. Zimmern, ZDPV 13, 138; Sangar und Šanhar = אַנִינִי ebenfalls in den Tell-el-Amarna-Briefen. Diese Transskription von y geschah selbstverständlich zur Zeit, wo das Assyrische längst sein y eingebüsst hatte.

Auf dieselbe Ursache ist die an manchen Orten auch jetzt bei den Juden übliche Aussprache des y als ng zurückzuführen. Der Konsonant n scheint hier eine nasale Resonanz des y darzustellen, die auch Wallin, ZDMG XII p. 659 konstatiert. Diesen nasalen Laut hörten auch die LXX in einigen Wörtern; cf. oben Φαγγαί Jos 19, 12 (= צַיבָּיִ), Γνωθί 1 Ch 9, 4 (= יצַיִּ), 'Αγγαί Gn 12, 8. 13, 3 (= צַיבָּיִ), 'Ρεγμά (ρεγχμα) Gn 10, 7. 1 Ch 1, 9 (= הַצְּעַרַ).')

<sup>1)</sup> Cf. auch die Transskriptionen of nghelatha, appla mauanghla in ZDMG 1887, 403, worauf ich von Herrn Prof. LITTMANN aufmerksam gemacht worden bin.

Durch gh finden wir z in Transskriptionen des maltesischen Dialektes dargestellt; cf. z. B. die Transskriptionen in L'imghallak bla htia, rumanz bil Malti von Ant. Dalli, Malta 1805; in Nisrani Gemail Chuisia jen gemgha ta talb etc.; Haia tal glorius patriarca S. Duminicu miktuba ghal poplu, Malta 1888; Il gharusa tal mostra; Li sventurat dakka ta ghain fuk ghaudex poesii bil Malti etc. Nunmehr konstatiert Stumme in seinen maltesischen Studien (cf. deren Besprechung von Nöldeke, ZDMG LVIII p. 908), dass im Maltesischen ż vollständig in z übergegangen ist und so beide Laute zusammengeflossen sind. STUMME erkennt darin die Aussprache jener arabisierten Aramäer, die das 

und 

richtig auszusprechen nicht gelernt hätten (diese transkribieren jedoch ¿ und ¿ ebenfalls wie spätere Juden und Neusyrer durch 3 und 3; cf. oben). Nach Nöldeke, l. c., ist jedoch dieser Uebergang von غ zu و erst in neuester Zeit erfolgt. Diese Erscheinung wäre also das einzige positive Beispiel davon, dass ż in ż übergegangen ist. Ich möchte nur hervorheben, dass, wie oben dargelegt wurde, der Uebergang des ¿ in ¿ physiologisch unerklärlich ist; er würde uns ja einen Uebergang von einem leichteren zu einem schwereren Laute darstellen. In Anbetracht dieser Umstände und in Anbetracht der Wichtigkeit dieser Erscheinung, die hier als eine Ausnahme stehen würde, wäre es wohl notwendig, die Aussprache dieses maltesischen غ-غ physiologisch genau zu bestimmen, um zu sehen, ob es sich nicht vielleicht um eine Art von غ handelt und also auch hier die umgekehrte Entwickelung غ-ع vorliegt.

Wir sahen oben, dass überall, wo Sprachen mit ganz heterogenem Lautbestande mit dem Arabischen in Berührung kamen, sie das gedurchgehends durch palatale Explosiva oder Spirans ersetzen, durch einen Laut, welcher dem gam ähnlichsten klang; es handelt sich hier also um eine im Sprachleben bekannte Erscheinung der Laut-

substitution, d. h. der Wiedergabe eines fremden Lautes durch einen ihm. was den akustischen Eindruck betrifft, am nächsten stehenden Laut, wenn auch letzterer genetisch vom ersteren verschieden war. Und hierin finden wir die Erklärung der griechischen Transskription; nicht & also, sondern e in seinem ursprünglichen Lautwerte als laryngale Spirans wurde dadurch wiedergegeben. Von diesem Standpunkte aus findet auch die von Barnebräus, Gramm. I, 2061) getadelte Gewohnheit der Westsyrer 2 durch zu ersetzen ihre Erklärung. Dass es sich hier um einen Schreibfehler handeln sollte, wie Nöldeke, Mand, Gramm. p. 73 meint, ist schwer anzunehmen, denn Barhebrāus tadelt hier ja augenscheinlich einen Aussprachefehler. Die Syrer wollten bei der feierlichen Rezitation der heiligen Texte die ursprüngliche bereits verschwundene Aussprache des ¿ beibehalten und sprachen es wie g aus. Ueber die Unterscheidung der Gutturale in gewählter Sprache cf. noch unten. - Und aus demselben Streben nach genauer ursprünglicher Wiedergabe heiliger Worte erklärt sich die Ersetzung des y durch אק (p gleicht in der mandäischen Aussprache dem 1; cf. Nöldeke. Mand. Gramm. p. 38) oder או in Wörtern wie אקמרא = אַכּבּוּ, אקאפרא oder אנפרא, בבן אונפרא, בובן ארקא, בובן; cf. Nöldeke, Mand. Gramm. p. 72 sq., Wright, Comp. Gr. p. 61. Das & bei ק (3) gibt die vokalische Resonanz wieder. welche bekanntlich bei rein laryngalen Konsonanten im Mundraume entsteht. - Endlich finden wir einen interessanten Einzelbeleg im Midrasch Ber. Rabba, par. 70. wird da folgendes erzählt: R. Chijja der Aeltere, R. Simeon bar Rabbi und R. Simeon bar Chalastha vergassen einige Worte aus dem Targum und begaben sich zu einem arabischen2) Kaufmanne, um dieselben bei ihm zu erlernen. Unter

<sup>1)</sup> Vgl. jetzt auch A. Moberg, Buch der Strahlen (Leipzig 1907), S. 30. — Red.

<sup>2)</sup> Es ist hier ein Nabatäer, d. h. ein aramäisch sprechender Araber gemeint.

anderem hörten sie, wie einer der Araber zum anderen sagte: מה את מעסה (בי מעשה). Der Araber sprach hier sein ב, die Aramäer jedoch, die diesen Laut in seinem ursprünglichen Werte nicht mehr kannten, hörten, da nach y ein tonloser Konsonant folgte (wie im ägypt. Arab. suhty aus suhty) ein ב (= ar. خ, cf. Dalman, Gramm. des jüd.-ar. Dial. p. 46) anstatt eines 2.

Es soll jedoch jetzt die Frage beantwortet werden, warum das hebräische y in einigen Fällen durch γ, in allen übrigen aber nicht durch diesen Laut wiedergegeben wurde. Die Ursache dieser ungleichmässigen Transskription kann man nur in dem Umstande suchen, dass y zu jener Zeit nicht überall mit gleicher Intensität ausgesprochen wurde, sondern bereits im Verfall begriffen war, der jedoch nicht überall gleichmässig erfolgte. Analoge Fälle gibt es in vielen semitischen Dialekten.

Im jüdischen Aramäisch des 2. und 3. Jahrhunderts n. Chr. behielten fast nur die Gelehrten die intensive Aussprache des y bei, namentlich in Judäa, wogegen man in Galiläa nachlässig aussprach (cf. Dalman p. 43 sqq.). So verwechselte ein Teil der Bewohner ה und ה, א und y (ibid. 43), und diese volkstümliche Aussprache beeinflusste auch die Gelehrten (p. 44). Cf. Beispiele der Verwechselung bei Dalman p. 43 und 70. Der Tatbestand war nach Dalman (p. 45) folgender: »In gewählter Sprache, besonders am Wortanfang, wird y und ⊓ noch meist von ℵ und ⊓ unterschieden worden sein. Nach einem blossen Vokalanstoss dagegen und zwischen zwei gleichlautenden Vokalen verschwanden nach den von Hieronymus gegebenen Beispielen die Gutturalen völlig, was wenigstens für &, a und y durch die Schreibungen der galiläischen Schriftdenkmäler genügend bestätigt wird. - Auf die richtige Aussprache der Gutturale wurde namentlich beim Gottesdienste geachtet. Ob jedoch Gutturale noch zur Zeit des Hieronymus zu hören waren, ist eben eine Frage, da er diese ausdrücklich blosse Vokalzeichen, litterae vocales, nennt. Cf.

SIEGFRIED, Die Aussprache des Hebräischen bei Hieronymus ZAW IV 68 sqq. Beispiele der vollständigen Elision des Y im Aramäischen bei Dalman p. 70, 94 und 101, Lindberg, Vergl. Gramm. p. 21, 23. Den Arabern klang T wie , y wie &, nie wie & und &, wogegen sie beide Konsonanten am Schlusse der Wörter gar nicht hörten. Cf. Dalman p. 44, Kampffmeyer ZDPV XV 25, 71.

Ebendieselbe Schwankung in der Aussprache des & herrscht in den Tigriña-Dialekten. Das nötige Material zur Erkenntnis der Aussprache dieser Dialekte liefern Glossare, namentlich die von Seetzen, Beke, Lefebyre, Salt. ISENBERG; cf. PRAETORIUS, Gramm. d. Tigriña-Spr. p. 12 sqq. Diesen Quellen zufolge verhielt es sich mit der Aussprache des e wie folgt. Was die Aussprache des intensiven e betrifft, cf. Isenberg's Worte bei Praetorius p. 111: »In the Tigrê language it is pronounced with an amplification of the larynx, and an accompanying depression of the root of the tongue; just as in Arabic, and as it probably was in the Ethiopic, and partly in the Hebrew. - Am Anfang der Wörter bleibt a fast ausschliesslich unbezeichnet; nur in drei Wörtern wird es bei Beke ausgedrückt: "aof = Vogel, 'aini = Auge und hhetshwo = verschliesse es. Häufiger wird es bei Beke im Innern der Wörter zwischen zwei Vokalen ausgedrückt: arba'a, seba'a, tesa'a (aber Lefebyre nur arbaa, schaa und Seetzen sogar arbâ, szebba, also mit vollständigem Verschwinden von E), ba'al, sa'al, na'a; durch h wird a ausgedrückt in: mahar (Seetzen maarry), mahalti (Lefebvre maalti), behherai, meheurab. -Zwischen Vokal und Konsonant wird a durch h wiedergegeben in sahr (Lefebure sahhèri), durch a in arbáatíh (SEETZEN). Verschwunden ist das & z. B. in tsåda, arbatic (Beke). — Zwischen Konsonant und Vokal wird a durch h ausgedrückt in kólhha, durch Hiatus in gauw-eh, verschwunden ist es z. B. in marrâ. Im Auslaute nach einem Vokal wird s ausgedrückt in: bela'a, durch h: begehh, durch a: semaa (Seetzen sma). Cf. Praetorius p. 111 sqq.

Aehnliche Verhältnisse finden wir im Dialekte der Morisker, wie er uns durch Transskriptionen des Pedro DE ALCALA, Vocabulista aravigo en letra castellana vom Jahre 1505 übermittelt wird. Der spanischen Transskription nach scheint sich dieser Dialekt, was die Aussprache des e betrifft, 1) auf der Stufe der aramäischen Dialekte im 2.-4. Jahrhundert n. Chr. zu befinden. Ueber dessen Aussprache im allgemeinen cf. Engelmann, Gloss. des mots esp. p. XIX: »Le ! (alif), n'étant qu'un signe de douce aspiration, n'est pas rendu dans l'écriture espagnole. Il en est de même du ¿ ('ain), qui représente un son guttural tout-à-fait propre aux langues sémitiques. Ce n'est que exception que cette lettre dans l'intérieur des mots est quelquefois exprimé par h: alhausaro, alhidada. - Diese Worte sind durch Folgendes zu ergänzen. Durch g wurde am Anfang in einem Falle wiedergegeben: algarrada (cf. o. S. 310). Durch h in alhanzara = العنصرة (Engelm. p. 43). Durch a in aaca = Durch Modifikation des i zu e gibt sich der Einfluss des zu erkennen in elche عِلْم Am Ende der Wörter nach einem Vokal wird noch seine orale Resonanz (hebr. Pathach furtivum) erhalten in: alcatea = القطيع, ataracea = القرصيع, tarbea = تربيع; zugleich erhält sich die Modifikation des i zu e. Im Innern der Wörter sanboa = زنبوعة; û wird durch ع zu o modifiziert; taa = غلعة; beide a werden noch auseinandergehalten; aber auch ta. In den übrigen Fällen wird das e nicht mehr ausgedrückt.

Betrachten wir nun die Transskription des hebräischen y seitens der LXX. Die intensivste Aussprache des y wurde durch  $\gamma$  ausgedrückt, wie oben dargelegt wurde, und zwar im Anlaute in folgenden Wörtern (Belege cf. oben):

<sup>1)</sup> Aehnlich verhielt es sich mit ; dieses blieb unausgesprochen in: alasan = الحصان, almalafa = الحصان, almotacen = الحتسب.

Durch k wurde y nur in vier Fällen transskribiert: עֶּבֶּר (patron. עֶּבֶּר): Έβερ Gn 10, 24. 25. Έβραῖος pass.

γιν: Ώς Gn 36, 28; cf. unten.

עלי: भीरा S 1—4. 14, 3. 1 K 2, 27.

יַּעָי: Hoav Dt 2, 4 sqq. u. pass.

Als dritter Grad der Transskription des y am Anfange ist der zu bezeichnen, wo y durch einen Vokal wiedergegeben ist, der den Vokalanschlag darstellt, welcher y begleitet. Dies ist auch in anderen Dialekten der Fall; cf. z. B. Prym-Socin, D. neu-aram. Dial. d. Tûr Abdîn p. XXVIII, Spitta 41: 'äumr = ; vgl. auch oben span. aaça = etc.

In der griechischen Transskription wird dieser Vokalanschlag meistens durch  $\iota$ ,  $\iota$ ) dann durch a, und in einem Worte durch  $\varepsilon$  wiedergegeben. Es sind folgende Fälle:

Ursprünglich wohl ein ε, welches im Griechischen vor einem Vokal zu ι erhöht wird.

- 1. durch 1:
- עֶבֶּר (die LXX lesen אֶבֶּר): Ἰωβήλ Ri 9, 26. 28. 30 sqq. 35, aber Ὠβήϑ Esr 8, 6.
- יַעִריאֵל: Ἰεδιήλ ι Ch 4, 36, aber Ἰλδιήλ ι Ch 9, ι2. ἸΟδιήλ ι Ch 27, 25.
- רֹבָּוֹטֵי: Ἰαζηκά (αζηκα) Jos 15, 36, aber Ἰζηκά Jos 10, 10 sq. 1 S 17, 1. 1 Ch 11, 9. Jer 34, 7.
- '''': Ἰαζήρ ι Ch 4, 4. ιεζουρ Neh 12, 42, aber ἸΑζά (αζερ) ι Ch 12, 9. ἸΑζούρ (βεζερ) Neh 3, 19. ἸΑζέρ (εζερ) ι Ch 7, 21.
- **ΤΗΥ:** ιαζεφ Εz 11, 1, aber 'Αζώφ Jer 28, 1. 'Έζεφ Εz 11, 1. 'Αζούφ Neh 10, 18.
- עִיפֵּי (Kt. עִיפַי): ไ $\omega \varphi \dot{\epsilon}$  Jer 40, 8, aber FA:  $\omega \varphi \epsilon$ .
- יַטְמִיהוּד: Ἰαμιούδ Nu 34, 28, aber Ἐμιούδ 2 S 13, 37. Nu 1, 10. 2, 18. 7, 48. 53. 10, 22. αμιουδ Nu 34, 28. ἸΑμιούδ 1 Ch 7, 26. 9, 4.
- Τυμή: Ἰασόν Jos 19, 3, aber Ἰασόμ (ασεμ) Jos 15, 29. ασομ 19, 3. Αἰσέμ (βοασομ) 1 Ch 4, 29.
- יַ עַשְּׂהְאֵל : נמסוון 2 Ch 17, 8, aber 'Aσαήλ 2 S 2, 18 sqq. 3, 27. 30. 23, 24. 1 Ch 2, 16. 11, 26. 27, 7. Esr 10, 15. 'Aσιήλ 2 Ch 17, 8.
- יַּשְי: 'Ἰεθί (εθθει) 1 Ch 12, 11. 'Ἰετθί 2 Ch 11, 20. 'Ἐθί (ιεθθι)
  1 Ch 2, 35. 36.
- ֹעֶהֶר: Ἰεθέρ (βεθερ) Jos 19, 2, aber Ἰτάκ (αθερ) Jos 15, 42. 2. durch α:
- γιν:  $A \dot{v} \dot{\sigma} \dot{v} \dot{u} \varsigma$  (gräzisiert) Hi 1, 1, aber  $O \ddot{v} \zeta$  (ως) Gn 10, 23. 1 Ch 1, 17.  $O \ddot{v} \zeta$  (ωξ) Gn 22, 21.  $^{7}\Omega \varsigma$  Gn 36, 28.  $^{7}\Omega \varsigma$  1 Ch 1, 42.
- ינין: 'Atv 1 K 15, 20. 2 K 15, 29. 'Aïών 2 Ch 16, 4.
- "Σ: "Αεν Ps 83, 11. 1 S 28, 7, aber "Εν 1 S 24, 1 sq. Ct 1, 14.

  2 Ch 20, 2. "Ην Jos 15, 34. 19, 21. 1 Ch 4, 32. "Ιν (εν)
  Εz 47, 10. "Αν Jos 15, 62. αϊν Jos 19, 7.

אָמֶק (die LXX lesen wahrscheinlich עָנֵר): Avrár Gn 14, 13. 24. אָרָר 'Aŋðɛis Gn 46, 16, aber 'Aðði Nu 26, 16.

3. durch ε: צוֹבַל: Εὐάλ Gn 10, 28.

Es wurde also y in diesen Wörtern in 10 Fällen durch  $\iota$ , in 6 Fällen durch  $\alpha$  und in einem Falle durch  $\varepsilon$  transskribiert.

Endlich offenbart sich die Wirkung des y in der Modifikation der dasselbe begleitenden Vokale. So wird a durch y zu ä gefärbt; cf. Spitta p. 38 sq.: >Besondere Beachtung verdient das En. Obwohl Kehlkonsonant lässt es doch, da der Kehlkopf zu weit hinabgezogen werden muss, kein reines a zu, sondern trübt es stets schwach nach ä hin, z. B. 'aly > Alie, 'asal > Honige, 'amal > Werke, äma »blind«, åzam »schöner«, jiblä »er verschlingt«, la ne »Fluch«, ā'dâm »Knochen« (Plural von 'ādm), 'âlim »Gelehrter«, 'àdil »gerecht« (alle mit schwach getrübtem a). Doch artikulieren die Aegypter das a immer noch reiner als andere arabisch redende Völker, besonders die Beduinen, welche es ganz zu ä färben. - Cf. auch Wallin. ZDMG IX 49. Dieselbe Wirkung des y finden wir auch im Jüdisch-Aramäischen; cf. Dalman p. 125: עיבורא (Typus katûl) Jer I Gn 44, 1, Pl. עיבורייא Taan. 66c. Im Mandäischen dient y als Vokalzeichen für e; cf. Nöldeke, Mand. Gramm. p. 4 sqq. — Der Vokal i wird durch y zu e, ö modifiziert; cf. Wallin, 1. c., Spitta p. 40, Reinhardt, Ein arabischer Dialekt gesprochen in Oman und Zanzibar p. 5. Endlich u wird durch y zu o, ö; cf. Wallin, l. c., Spitta p. 41.

Dieselbe Wirkung des y erscheint in einigen Fällen in der Transskription der LXX.

ו. a wird zu e modifiziert. עברנה: Ἐβρωνά Νυ 33, 34 sq. יַרְיָה: 'Eðeïá 2 K 22,1, aber 'Aðaīa 1 Ch 8,21. 9,12. Neh 11,5.12. Esr 10,29. 39.

יָּעְרִין: 'Hôlv Neh 7, 20. 10, 16, aber 'Aôôlv Esr 2, 15. 'Aôlv Esr 8, 6.

ערנה: ¿Εδνά ι Ch 12, 20.

עֵרָנָה (אֵּ) יַצְיָּבָּה: "Eðvé Esr 10, 30. "Eðvaς 2 Ch 17, 14. "Eðvá 1 Ch 12, 20, aber FA aðvaς Neh 12, 15.

ערריאל: Ἐσδριήλ 2 S 21, 8.

עַנִים: Εὐαῖοι Dt 2, 23. Jos 13, 3. 2 K 17, 31. Αἰείν (αι = η) (αυειμ) Jos 18, 23.

עַוְרִיאֵל (עַזְרִיאֵל die LXX lesen jedoch überall עַּזְרִיאֵל): Έζοιήλ (εσοιηλ) Esr 10, 41. Ἐσοιήλ 1 Ch 36, 26. Ἐσδοιήλ
(εζοιηλ) Neh 11,13, aber ᾿Ασοιήλ (εζοιήλ) 1 Ch 25,18.
᾿Αζαριήλ (εζοιηλ) 1 Ch 27, 22. ϶Οζοιήλ 1 Ch 12,6.

Σζοικάμ ι Ch 3, 23. 8, 38. 9, 14. 44. Έζοικάν 2 Ch 28, 7. Εσοικάμ Neh 11, 15.

עלבון: ελβων 2 S 23, 31.

עַלְמֵח: Έληεμέθ (ελμεθεμ) ι Ch 7, 8.

ງເຫຼ່ນ: ημων Dt 2, 37, aber ἀμμάν Gn 19, 38. Dt 2, 37. 3, 16. ἀμμών Ps 83, 8. Nu 21, 24. Ri 11, 4. 1 S 11, 11. 2 S c 10 sqp. Am 1, 13. 2 Ch 27, 5 pass.

עַמִיהוּר: Ἐμιούδ 2 S 13, 37. Nu 1, 10. 2, 18. 7, 48. 53. 10, 22, aber Ἰαμιούδ (αμιουδ) Nu 34, 28. ἸΑμιούδ 1 Ch 7, 26. 9, 4.

ענוב:  $E\nu\dot{\omega}\beta$  ( $\varepsilon\gamma\nu\omega\beta$ ) ו Ch 4, 8.

בּמִים: Ἐνεμετιείμ Gn 10,13, aber αναμιειμ 1 Ch 1,11.

עַנֵי: 'Hváµ Neh 10, 26.

נֵק: Ἐνάκ Jos 15, 14. Ri 1, 20. Dt 9, 2. Ἐνάχ (ενακ) Nu 13, 22. 29.

ער: "Ho Nu 21, 15.

יַנְיְּשָׁן: Ασάρ<sup>1</sup>) (αισαν) ι Ch 4, 32, aber 'Ασάν ι S 30, 30. ι Ch 6, 44. Jos 19, 57.

יַ שְׁתְּרָתִי : Ἀσταρωθί (εσταρωθει) 1 Ch 11, 44.

עָתֵי: Ἐθί (ιεθι) 1 Ch 2, 35. 36; cf. darüber oben.

2. i wird zu e modifiziert.

עילי: אול: 'Hai ו Ch וו, 29.

עירו: "He (nea) I Ch 4, 15.

עַפַנוּאֵל: Ἐμμανουήλ Jes 7, 14.

υρχ: Έκκης (εκκης) ι Ch 11, 28. Έκκης ι Ch 27, 9, aber Ίσκα (εκκας) 2 S 23, 26.

3) u wird zu o modifiziert.

γιν: cf. die Aufzählung der Transskriptionen mit ω oben.

(ה) אָנָאָל: ' $O\zeta\acute{a}$  2 S 6, 3. 6—8. 1 Ch 13, 7. 9—11. 2 K 21, 18. 26.  $O\zeta \iota$  Neh 7, 51, aber ' $A\zeta\acute{a}$  (auch Einfluss des  $\gamma$  oder  $(\chi)$ ) 1 Ch 8, 7. ' $A\zeta\acute{a}$  (a $\zeta$ a) Esr 2, 49.

יָּעִי: 'Οζί ι Ch 7, 2 sq. 7. 9, 8. Neh 11, 22. 12, 19. οζι Esr 7, 4. יַעִוּיָא: 'Οζία ι Ch 11, 44.

עְיֵאֵל: 'Οζιήλ Εx 6, 18. 22. Lev 10, 4. Nu 3, 19 sq. pass. (אָיָאֵל) lesen die LXX auch in folgenden Fällen anstatt אַיִראָל oder עַוִראָל) Neh 12, 36. 1 Ch 27, 19.

(זְּעְוֹיְהְהּ 'Oζίας Hos 1, 1. Am 1, 1. Zach 14, 5. Jes 6, 1. 7, 1. 'Οζείας (οζιας) Jes 1, 1. 2 Ch 26, 1 sqq. 27, 2. 'Οζίας lesen auch die LXX אַוֹיִיִי וּ Ch 15, 21. 27, 20. 2 Ch 31, 13. Οὐζιζά (οζεια) = אַוִייָא Esr 10, 27.

יוֹע (die LXX lesen יוֹע): 'Οζᾶ Nu 34, 26.

עָלָא: 'Ολά (ωλα) ι Ch 7, 39.

עני: 'Ωνί 1 Ch 15, 18. 20.

<sup>1)</sup>  $a\iota = \eta$ .

4. o wird zu e (= ö) modifiziert.

עָרֶרָן: Ἐχράν Nu 1, 13. 2, 27. 7, 72. 77. 10, 26.

Τֻּיְבְיִה: Ἐφραθά (αφρα) Jos 18, 23. Ἐφραθά Ri 6, 11. 24. 8, 27. 32. 9, 5.

In den übrigen Fällen tritt die Existenz des y nicht mehr zum Vorschein. Es sind folgende Wörter:

עבֵר אֵרם (die LXX lesen – עֵבֶר): Αβεδδαρά 2 S 6, 10—12.
1 Ch 13, 13 sq. Αβδεδόμ 1 Ch 15, 18. 21. 24. 25. 16, 5. 38.
26, 4. 8. 15. 2 Ch 25, 24.

מֵלֵהְ : 'Αβδεμέλεχ Jer 38, 7. 10—12. 39, 16.

נהר נגל 'Aβδεναγώ Dn 3, 23. 1, 7. 2, 49. 3, 12 sqq.

עָבָע: Αὐδών (αβδω) 1 Κ 4, 6.

עֵבְּדּוֹן: Δαββών (αβδων) Jos 21, 30. ἀβδών Ri 12, 13. 15. 1 Ch 8, 23. 30. 9, 36. ἀβδόμ (αβδων) 2 Ch 34, 20.

עַרָדִי: 'Aβδί 2 Ch 29, 12. 'Aβδία Esr 10, 26.

עַכְדִּיאֵל: ¾βδιήλ ι Ch 5, 15.

עבריָה: 'Οβδιού Ob 1. 'Αβαδία (die LXX lesen עַרְרָּהַ) Esr 8, 9 Αβδία Neh 10, 5. 1 Ch 3, 4. 8, 38. 9, 44. 12, 9. οβδιας Neh 12, 25. 'Αβδιού 1 Ch 7, 3.

עברים: 'Αβαρίμ Dt 32, 49. Nu 33, 47.

עָלְלָה: Alyáλ ( $au = \eta$ ) 2 S 3, 5. 'Ayλą̃ 1 Ch 3, 3.

עָנְלוּן: ት $E\gamma\lambda \dot{\omega}\mu$  Ri 3, 12 sqq.

עָרָה: 'Aδά Gn 4, 19 sq. 23. 36, 2, 4. 10. 12. 16.

ערוֹ(אַ); 'Aððó 2 Ch 12, 15, 13, 22. Sach 1, 1.
7. Esr 5, 1. 6, 14. aðaïas Neh 12, 4. 'Aðaðaī (aððaï)
Neh 12, 16.

עריאל cf. oben.

עריה cf. oben.

עַרִיהוּ: 'Aðía (aðaïa) 2 Ch 23, 1.

ערין cf. oben.

ערינה: 'Aðırá 1 Ch 11, 42.

ערביי: 'Aðlí 1 Ch 27, 29.

בַּיְרֵים: 'Οδολλάμ (Assimilation des ersten Vokals an den zweiten) Jos 12,15. 15, 35. 1 Ch 11,15. 2 Ch 11,7. Mi 1,15.

ערַלְמִי: 'Οδολλαμίτης Gn 38, 1. 12, 20.

(עָרֵן: Ἐδέμ Gn 2, 8. 10, 4, 16. ᾿Οδόμ 2 Ch 31, 15.

(אַרָנָה(א) cf. oben.

ערָעָר (LXX: ערַעָר): 'Agovήλ Jos 15, 22.

עָרֵר (עַרֵר): Ἐδέρ ι Ch 23, 23. 24, 30. Ἦδερ ι Ch 8, 15.

עוֹבֶר: ¾βήδ Ruth 4, 17. 21. 1 Ch 2, 12. 37 sq. 26, 7. 2 Ch 23, 1. ¾βήθ 1 Ch 11, 47.

Nu:  $\Omega_{\gamma}$  Nu 21, 33. 32, 33. Dt 1, 4. 3, 1 pass. Jos 12, 4 pass. Neh 9, 22. Ps 135, 11. 136, 20.

עוֹרֵד: 'Ωδήδ (αδαδ) 2 Ch 15, 1. 28, 9. 'Aδάδ 8.

רַנְיִני: 'Aïά 2 K 17, 24. 'Aβά (ava) 2 K 18, 34. 19, 13.

עוים cf. oben.

עוץ cf. oben.

עוחי: Ovdat Esr 8, 14.

(ענא(ה cf. oben.

עַוַבּוּק: Άζαβούχ Neh 3, 16.

<u>אַנט: 'Aσγάδ Esr 2, 12. 8, 12. Neh 7, 17. 10, 15.</u>

עווכָה: ¾ζουβά 1 K 22, 42. 2 Ch 20, 31.

τιν: "Αζούζ (οζουζ) ι Ch 5, 8.

19. Esr 2, 24. 'Αζβών (ραζβων) ι Ch 11, 13. 'Ασμά ι Ch 12, 3.

עזַקה cf. oben.

עור cf. oben.

עוור cf. oben.

אָיָרָא: "Εσδρας Esr Kap. 7—10. Neh Kap. 8. 12, 26. 1. 13. 33. 36.

עזראל cf. oben.

עַזִרָה: ¿Εσρί ι Ch 4, 17.

צורי: Ἐσδρί (εζραι) 1 Ch 27, 26.

(זְיַרְיָה: 'Aζαρίας 1 K 4, 2. 5. Jer 43, 2. Dan 1, 67. 11, 19 pass.

עַטְרָח: 'Aτάρα ι Ch 2, 26.

יַטְרוֹח (אַנְיִייּני: ἀταρώθ Νυ 32, 3. 34. 16, 2. 5. 18, 13. Nu 32, 35. 1 Ch 2, 54.

ע: 'Aïá Esr 2, 28. 'At Neh 7, 32.

<u>עיָה: מוש Neh 11, 31.</u>

בּעִיטָב: Alτάν 2 Ch 11, 6, 1 Ch 4, 32. Ἡτάμ Ri 15, 8, 11.

עיים: aveiµ Jos 15, 29.

עֵילֶם: Ἐλάμ Gn 10, 22. 14, 1. 9. Αἰλάμ 1 Ch 1, 17 pass.

עין cf. oben.

צינים: Alvár Gn 14, 21. ηναειν Jos 15, 34.

עיבן: Alvár Nu 1, 15. 2, 29. 7, 78. 83. 10, 27.

עיפי cf. oben.

עירָא: Ἰράς 2 S 20, 26. 23, 26. 38. ἸΩρά (ωραι) 1 Ch 11, 28. ειρα 1 Ch 27, 9. Ἰρά 1 Ch 11, 40.

עירי (LXX: עירי): Οὐρί ז Ch 7, 7.

עַרְבּוֹר: ἀχοβώρ Gn 36, 38. 2 K 22, 12. 14. ἀχωβώρ ι Ch 1, 49. ἀκχοβώρ Jer 36, 12.

ίου: ἀκχώ Ri 1, 31.

יעכוֹר: 'Αχώρ Jos 7, 24. 26. 15, 7. Jes 65, 10. Hos 2, 17.

γτυ: 'Αχαφ (αχαν) Jos 7, 1. 18 sqq. 22, 20.

עַבְּקָה: Ἀσχά (αχσα) Jos 15, 16. 17. Ri 1, 12 sq. 1 Ch 2, 49.

רבע: Άχαρ ι Ch 2, 7.

עלין: 'Alών 1 Ch 1, 40.

עלמון: מאשטי Jos 21, 18.

עמָה (LXX: עמָה): αμμα Jos 19, 30.

ממין cf. oben.

צמוֹנְי : 'Αμμανίτης 1 K 11, 1. Neh 13, 23.

Dipy: 'Αμώς Am 1, 1. 7, 8. 10. 14. 8, 2.

צְמוֹק: 'Αμέκ Neh 12, 20.

עַפִּיאַל: ¾μιήλ Nu 13, 13. 2 S 9, 4. 5. 17, 27. 1 Ch 3, 5. 26, 5.

נמיהוד cf. oben.

עַמִּייַבָּר: Σαβάδ (αμιραζαβαδ) ι Ch 7, 35.

עִמְינְרָב: Άμιναδάβ Esr 6, 23. Nu 1, 7 pass.

בּי 'Aμισαδαΐ Nu 1, 12. 2, 25. 7, 66. 71. 'Aμισαδαΐ (μισα-δαι) Nu 10, 25.

יַעְמָל: 'Aμάλ ι Ch 7, 35.

עַמְלֵק: ¾μαλήκ Εχ 17, 8—16 pass.

בַּמְתַיָּה: Άμασία (μασαιϊας) 2 Ch 17, 16.

עִמְעָר: aμaδ Jos 19, 26.

עמק cf. oben.

יַּטְמְרִי: ἀμβρί 2 K 8, 26. 1 Ch 27, 18. 2 Ch 22, 22. ἀμρί (αμ-βραϊμ) 1 Ch 9, 4. Ζαμβρί 1 K 16, 16 sqq. Mi 6, 16.

עַמְרָם: ἀμβράμ Εχ 6, 18. 20. ἀμράμ (αμβραμ) Νυ 3, 19 pass.

נְיִרְנִי : Ἀμράμ Nu 3, 27. Esr. 10, 34. Ἀμβράμ (αμραμ) 1 Ch 26, 23.

רַשְׁשְׁעֵ: 'Αμεσσαί 2 S 17, 25. 'Αμασίας 2 Ch 28, 12.

ַעַרְשֵׂי: 'Aμασαί 1 Ch 15, 24. 'Aμασί 2 Ch 29, 12.

יַעְמֵשְׁמֵי: Ἀμασία (αμασαϊ) Neh 11, 13 sq.

Σίμ: ἀναβώθ (ανωβ) Jos 11, 21. ανωβ Jos 15, 50.

ענה: 'Avá Gn 36, 2. 14. 20. 1 Ch 1, 38. 'Avá (wra) Gn 36, 24.

ענוֹת: 'Aνάμ (ανων) Jos. 15, 59.

עניה: 'Avarias Neh 8, 4. 10, 23.

ענים: ανειμ Jos 15, 50.

כלים cf. oben.

ענמלה: Άνημελέχ 2 Κ 17, 31.

<u>עַנְנֵי</u>: 'Aváv (avavı) 1 Ch 3, 24.

<u>ענני</u>ה: 'Avaría Neh 3, 23. 11, 32.

ענת: 'Aráð Ri 3, 31. 5, 6.

ענחות: Jos 21, 18. Jes 10, 30. Jer 1, 1 pass.

יַעְּרְחֹרְיִי: 'Aνωθίδης 2 S 23, 27. 'Aναθωθί 1 Ch 7, 8. 12, 3. Neh 10, 20. Jer 29, 27.

עַנְהוּחְיָה: ἀναθώθ (αναθωθία) ι Ch 8, 24.

χ: ἀφείο (αφεο) Gn 25, 4. ἀΦεο ι Ch 1, 33. 5, 24. ἄφεο (γαφεο) ι Ch 4, 17.

יֵעֶפְרוֹן: Ἐφρών 2 Ch 13, 19. Jos 15, 9. Gn 23, 8 sqq. 25, 9. 49, 29 sq. 50, 13.

נְצְיוֹץ: ασεων ι K 22, 49 (cf. auch oben).

בעט cf. oben.

γίρχυ: 'Ασεμωνᾶ Nu 34, 4. 5. Σελμωνά (ασεμωνα) Jos 15, 4.

בּעְקוּב: ἀΑκούβ ι Ch 3, 24. Neh 12, 25. ἀΑκούμ (ακουβ) ι Ch 9, 17. ἀΑκούβ (ακουμ) Esr 2, 42. 45. Neh 7, 45. 11, 19.

עקר: 'Aκόρ ι Ch 2, 27.

עָקְרוֹן (LXX) עָקְרוֹן: 'Ακκαρών Jos 15, 11. 45 sq. 19, 43. Ri 1, 18. 1 S 6, 17. 17, 52. Jer 25, 20. Am 1, 8. Zeph 2, 4. Sach 9, 5. 7.

עקרוני: Άκκαρωνίτης Jos 13, 3.

עקש cf. oben.

אָר: "Ho Gn 38, 3. 6 sq. 46, 12. Nu 26, 19. 1 Ch 2, 3. 4, 21.

עָרֶב: 'Aραβία 2 Ch 9, 14 pass.

עוֹב : Ὠρήβ Ri 7, 25, 8, 3. Ps 83, 12.

Zeitschr, f. Assyriologie, XXI.

עַרְכָּה: "Agaβa Jos 15, 6. 61. 18, 18. 22.

עָרְבָּתִי (cf. auch oben): αρωβωθειας 2 S 23, 31.

עַרְבוֹן (LXX עַרְבוֹן): ἀρραβών Gn 38, 4. 18. 20.

עֵרֵב 'Aράδ Nu 21, 1. 33, 40. Ri 1, 16. 'Αδέρ Jos. 12, 14. 'Ωρήδ (αρωδ) 1 Ch 8, 15.

ער. אר יוער: 'Agońg Nu 32, 34 pass.

ערי cf. oben.

ערָן: 'Eðév Nu 26, 36.

ערָני: Έδενί Nu 26, 36.

עָרָפְּת: 'Oopá Ruth 1, 4. 14.

ערָקי: 'Agovxaĩos Gn 10, 17. 1 Ch 1, 15.

עשַׂהאַל cf. oben.

עשיאל: 'Aoujl 1 Ch 4, 35.

ጠኒኒኒኒ: 'Aoaias 2 K 22, 12. 14. 1 Ch 4, 36. 9, 5. 15, 6. 11. 2 Ch 34, 20.

עִשְׁנְה: 'Aold ו Ch 7, 33.

עשׁע cf. oben.

יַשִּׁק: 'Ασήλ (εσελεκ) ι Ch 8, 39.

חֹלֶחְשִׁיעֵ: Αστάρτη ι K 11, 6. 33 pass

กากุษุบ: 'Aσταρώθ Gn 14.5. Dt 1, 4. Jos 9, 10. 12, 4. 13, 12. 31.

עשׁהָרָתִי cf. oben.

ַעְתְיָה: 'Avaia Neh 11, 4.

עקו: avay 1 S 30, 30.

עֹחָב': Θαλί (οθαλι) Esr 10, 28 (cf. auch oben).

עַחַלְיָהוּ: 'Aðella (aðlıa) Esr 8, 7.

יַ אַחְנִי : 'Oớνί (γοθνι) ז Ch 26, 7.

עֶהֶר cf. oben.

In der Mitte der Wörter sind folgende Fälle zu unterscheiden:

- a) y befindet sich zwischen zwei Vokalen. Der Einfluss des y offenbart sich durch Beeinflussung des Nachbarvokals und zwar wird
  - 1. a zu e modifiziert in folgenden Fällen:

אַבִינעַם (LXX: אַבִינעַם): מאַנינעם): אַנינעם) אַבְינעם) אַבְינעם) אַבְינעם

בעל המון: Βεελαμών Ct 8, 11.

בַעל עפון: Βεελσεπφών Εχ 14, 2. 9. Να 33, 7.

בַעל מְעוֹן: Βεελμεών Νυ 32, 38. Βεελμασσών ι Ch 5, 8.

Hieher gehört auch das folgende Wort, wo beide Vokale bereits zusammengeflossen sind:

בַעל חַצוֹר: Βελασώο 2 S 13, 23.

2. u wird zu o modifiziert:

שׁנְעֵל (LXX: שׁנְעָלְה): Σεωλά Jos 15, 28. Σωλά 19, 3, aber Σουδά (σουαλ) 1 Ch 7, 36; cf. auch oben.

יפּעלְחֵי: Φελαθί (φολλαθι) ι Ch 26, 5.

In den übrigen Fällen tritt die Existenz des y wieder nicht mehr zu Tage. Es sind jedoch hier zwei Fälle zu unterscheiden, und zwar die folgenden:

1. die beiden durch y getrennten Vokale sind noch nicht zusammengeflossen, sondern werden auseinandergehalten. Dies ist in folgenden Wörtern der Fall:

יַּאֶרְרֶעִי: Ἐδοραειν (ει = ι) Nu 21, 33. Ἐδοραίν 1, 4. Ἐδοραίμ 3, 1. Εδοραίμ 3, 10 pass.

אַהִימַעץ: 'Aχιμαάς 1 S 14, 50.

בּעָם: 'Αχινοόμ 1 S 14, 50. 'Αχιναάν 2 S 3, 2.

אַחִיעָזַר: Άχιέζες Νυ 1,12.

cf. oben.

אַליעזַר: Έλιέζες Gn 15, 2.

אַליעני: ¿Ελιωναί ι Ch 8, 20.

יֵעְלִיעָם: Έλιάβ 2 S 11, 3.

אָלְנֹעָם: ἐΕλλαάμ ι Ch 11, 46.

22\*

אַלפּעל: 'Alφαάλ ו Ch 8, וו.

אַתְבַּעַל: Ἰεθεβαάλ ι Κ ι6, 3ι.

בְּעִוֹר: Βεώς Nu 22, 5 pass. Mi 6, 5. Gn 36, 32. 1 Ch 1, 43.

1½2: Βοόζ Ru 2, 1 pass.

בעל חַרְמוֹן: Βαὰλ Ἐρμών ι Ch 5, 23.

בַעל פְּרָצִים: Baàl Φαρασίν 1 Ch 14, 11.

בַעל הָּטָר: Baàl Θαμάρ Ri 20, 33.

בַּעַל: Báal Jos 13, 17. 1 Ch 4, 33. 8, 30. 9, 36.

בעליה: Baalía i Ch 12, 5.

בְיח מְעוֹן: olxov Maών Jer 48, 23.

וְנְעוֹן: Baiár¹) Nu 32, 3.

ּבְּרִיעֲה: Βεριά 1 Ch 7, 23. 8, 13 sqq. 23, 10 sq. Bapıá Gn 46, 17. Nu 26, 28 (hebr. 45).

בְּרִיטִי: Baqıat Nu 26, 28 (hebr. 44).

<u>געל: Γαάλ Ri 9, 26 sqq.</u>

שַׁעַב: γαας Jos 24, 30. Γαάς Ri 2, 9. 1 Ch 11, 32.

בּעְנְיוֹת: Ταβαώθ Esr 2, 43. Neh 7, 46.

יְרִיְעָאֵל: Ἰεδιήλ 1 Ch 7, 6. 10 sq. 11, 45. Ῥωδιήλ (FA ιεδιηλ)
1 Ch 12, 20. Ἰαδιήλ 26, 12.

יהועהן: ושמלפני 2 K 14, 2. Iwadaév 2 Ch 25, 1.

יוֹעֵר: Ἰωάδ Neh 11, 7.

יוֹעשׁ: ไωάς ו Ch 7, 8. 27, 28.

γιν: Ἰεβούς (ιεους) ι Ch 8, το.

יַערּשׁ: Ἰεούς Gn 36, 5 pass. Ἰεούλ Gn 36, 18. 1 Ch 1, 35. Ἰαούς 1 Ch 7, 10, aber Ἰάς 1 Ch 8, 39. Ἰωάς (= שֹׁעִיּי) 1 Ch 23, 10 sq. Ἰεσσαί 2 Ch 11, 19.

יַעיאָל: 'Ieija ו Ch וּבָ, וּצּ. 21.

<sup>1)</sup> ai = n.

יַעיר: 'Iato ו Ch 20, 5.

יַעַל: 'laήl Ri 4, 17 pass.

יָרְבַּעַל: Ἰεροβαάλ Ri 6, 32 pass.

יַרִיעוֹת: ਫ਼ਿਰੂਫ਼ 1 Ch 2, 18.

לישָׁמָעאָל: 'Ισμαήλ Gn 16, 11 pass.

קבען: Xavaáv Gn 9, 18 pass., dasselbe auch 1 K 22, 11. 24. 2 Ch 18, 10. 23, wo hebr. בָּנְעַנָה steht.

מיפַעה: Maiφaáð Jos 13, 18.

מַעַרְיָה: µaadias Neh 12, 5. Maadal 17.

יְמְעוֹן: Mawo Jos 15, 55. Mawr 1 S 25, 2. 23. 24. 25. 1 Ch 2, 45.

מַעַזְיָה: Maaζία Neh 10, 8.

מַעוֹיָהוּ: Maaoaí ו Ch 24, 18.

יַטְי: μααι Neh 12, 36.

γυρ: Maáς 1 Ch 2, 27.

יִמְשְׁרָעִי: 'Hµaoaoatµ 1 Ch 2, 53.

נוֹעַרְיָה: Nwadia Esr 8, 33. Neh 6, 14.

יַנְטְעִים: 'Aταΐμ ι Ch 4, 23.

בּעָה: arrova Jos 13, 33.

נְעָה: Nová Nu 26, 33. 27, 1. 36, 11. Jos 17, 3.

Σύς: Νοόμ ι Ch 4, 15.

נְעַרְיָה (LXX: נְעַרְיָה): Nwadía 1 Ch 3, 22. 23. 4, 42.

סִיעָה (קֹיַעַהָא): FA σιαΐα Neh 7, 47. Σιαά Esr 2, 44.

ערער: 'Agońg Nu 32, 34 pass.

בעים:  $\sigma \varepsilon \beta \sigma \varepsilon \iota \mu$  ( $\varepsilon \iota = \iota$ ) Neh II, 34, aber  $\Sigma \alpha \beta \iota \mu$  IS I3, 18.

שְׁעֵיר: σιωο Jos 15, 54, ebenso 2 K 8, 21, wo hebr. אָעִיר steht.

דרוּעָה: σαρουα ι K 11, 26.

קְעֵילֶה: Κεϊλάμ (κεειλα<sup>1</sup>)) Jos 15, 44. Κεϊλά 1 S 23, 1—8. 10—13. Neh 3, 17 sq. 1 Ch 4, 19.

<sup>1)</sup>  $\varepsilon \iota = i$ .

קציעה: Kasla Hi 42, 14.

יַרְעֵלְיַה: 'Ρεελίας Esr 2, 2; Neh 7, 7 dafür בַּעַמְיָה: Ρεελμά (δαεμια).

ילְעִיר: Σηείο Gn 14, 6. 32, 3. 33, 14. 16. 36, 20. 21. Dt 2, 4 sqq.
12. Jos 15, 10. Ri 5, 4. 2 Ch 20, 10. Jes 21, 11. Ez 25, 8. σααρ Gn 36, 30.

ישטירתה: Σετειρωθά (σεειρωθα) Ri 3, 26.

יַשְׁערִים: Σεωρίμ r Ch 24, 8, ebenso r Ch 4, 31, wo hebr. ישְׁערֵים steht.

לשועל cf. oben.

הַשְּׁבָּעָה: σαμαα ι Ch 12, 3.

יהוֹלֵעי: Θωλαί Nu 26, 23.

תעו: Θωά (θοου) ו Ch 18, 9.

υμπ: Θοού (θαει) 2 S 8, 9 sq.

Endlich ist in einer Reihe von Wörtern y vollständig verschwunden, und beide Vokale sind zusammengeflossen. Es sind folgende Fälle:

אַליָהוֹעֵנֵי: Έλιωναί 1 Ch 26, 3. Έλιανά Esr 8, 4.

אַשְׁבַעַל: 'Aσαβάλ ι Ch 8, 33. 9, 39.

בעל בר: Balayáð Jos 11, 17. 12, 7.

כּעל חַצור cfr. oben.

בַעֵל חְנָן: Ballerών Gn 36, 38 sq. Balaerνώς 1 Ch 1, 49 sq.

Ballarár 1 Ch 27, 28.

בְּעַלוֹח: βαλωθ Jos 15, 24.

בְּעֵשְׁהְרָה: Boσοφάν Jos 21, 27.

יהועהה: 'laðá 1 Ch 8, 36.

יוֹעאלַה: 'Ielía 1 Ch 12, 7.

יוֹעָוִר: Ἰωζαρά ι Ch 12, 6.

יְעוּאֵל: 'Ἰεήλ ፣ Ch 9, 6. 'Ἰειήλ ፣ Ch 11, 44. 2 Ch 26, 11. 29, 13. יְעוּאֵל: cf. oben.

יַעָרִים: 'Iagív Jos 15, 10.

יִמְעוֹנהֵי: Mavaðí 1 Ch 4, 14.

יַּפְּעֶלְּחֵי: Φελαθί (φολλαθι) ι Ch 26, 5.

עבעים cf. oben.

עצן: Tavlv Nu 13, 23. Táric Jes 19, 11. 13. 30, 4. Ez 30, 14. Ps 78, 12. 43.

לשועל cf. oben.

יַשַעַלְבִים: Θαλαβίν Ri 1, 35. Σαλαβίν 1 K 4, 9.

יִשְעֵרְיָה: Σαραία 1 Ch 8, 38. 9, 44.

- b) y befindet sich zwischen einem vorangehenden Vokal und einem nachfolgenden Konsonanten.
- 1. y erhält sich in dem Vokal, welcher bei der Aussprache des y durch Resonanz des Mundraumes entsteht, ') und zwar wird dieser Vokal zu e modifiziert in:

בּעַלָּח: (Γε)βεελάν (βααλων) Jos 19, 44, aber βαλαθ 1 K 9, 18. Βαλαάθ 2 Ch 8, 6.

יַעלָה(א): 'Iɛŋλά Esr 2, 56. 'Iɛλήλ 7, 58.

נַעְמָה (LXX: נְעֵמָה): Νοεμά Gn 4, 22, aber Νωμάν Jos 15, 41. Νααμά 1 Κ 14, 21. 31. Νεομμά 2 Ch 12, 13.

נְעַמִי: Νωεμίν Ruth 1, 2 sqq.

ָנְעַכְּן: Noeµáv Gn 46, 21. Nu 46, 40, aber Natµáv 2 K 5, 1 sqq.

In den übrigen Fällen finden wir a bzw. o:

(א) בּ<u>ע</u>נָה Βαανά 2 S 4, 2. 5 sq. 9. βαανααι 2 S 23, 29. Esr 2, 2. Neh 7, 7. 10, 27. Neh 3, 4, aber Baνά 1 K 4, 12.

בַערָא: Baaðá ı Ch 8, 8.

יבַּעשָׂ: 1 K c. 15—16. 2 Ch 16, 3. 5 sq. Jer 41, 9.

בּעְהַם (LXX: בְּעָהָם): Γοωθάμ τ Ch 1, 36, aber Γοθών Gn 36, 11. 16.

יַעָּבָן: Ἰωαχάν ι Ch 5, ι 3.

<sup>1)</sup> Cf. das neuarab. bo ad = Yer Spitta p. 41.

לעפה: Aaaðá 1 Ch 4, 21.

בְּעָדְּן: Aaaðár 1 Ch 7, 26, aber Aaðár 1 Ch 26, 21. ¿Eðár 23, 7—9.

מַעְרֵי (LXX: מָעָרַי): Moodla Esr 10, 34.

מַעַבָּה: Maaxá ו Ch 19, 7 pass.

מַעשֵי: Maasaía ו Ch 9, 12.

נַערָה: vaaqava Jos 16, 17. Noaqáv 1 Ch 7. 28.

נערי: Naagal 1 Ch 11, 37.

ישט לים: Σεγαλίμ (σααλειμ) 1 S 9, 4.

קּעָבָּך: Ἰθαανάχ (θαανάχ) 1 K 4,12. Θανάχ (θααναχ) 1 Ch 7,
29. Τανάχ (θααναχ) Jos 21,25, aber Θανάκ (θανααδ)
Ri 1,27. Σαχάκ (θαναχ) Jos 12,21. ταναχ Jos 17,11.
Θαναάχ (θενναχ) 1 K 4,12.

2. y verschwindet vollständig; in den folgenden Fällen hat sich seine Wirkung in der Modifikation des a zu e erhalten:

בּעלִים: Βέλεισσα Jer 40, 14.

יֵרֵעְיָה: Ἰεδεϊού Neh 12, 21. ιδειας Neh 12, 6, aber Ἰεδία 1 Ch 24, 7. Ἐδίφ (ιδια) Neh 12, 19.

יַ עַשִּׂיאֵל: 'Ιεσσιήλ ι Ch 11, 47, aber 'Ιασιήλ ι Ch 27, 21.

נעטן cf. oben.

<u>Σεμών</u> Jos 19, 33.

קענך: Θαναάχ (θενναχ) Ri 5, 19 (cf. auch oben).

In den übrigen Fällen finden wir überhaupt keine Spur von y:

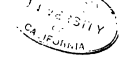
בּעלָה: βαλα Jos 15, 11. Βαλά Jos 15, 29.

cf. oben. בַּעַלָת

cf. oben.

בּעָהָם cf. oben.

γμη: Ἰάβις (γαβης) 1 Ch 2, 55, aber Ἰγαβής (ιαγβης) 1 Ch 4, 9. ϊΨί: Ἰαζής Nu 21, 24 pass.



Ueber die Existenz des ¿ im Hebräischen.

יַעני: 'Iavlv 1 Ch 5, 12.

בַעָּקב: Ἰακώβ Gn 25, 26 pass.

בְּעַקְבָּה: Ἰωκαβά ι Ch 4, 36.

יַעָרָה: 'laðá 1 Ch 9, 42.

יַ ערשִׁיה: 'lagasía I Ch 8, 27.

יַעשיאל cf. oben.

(יִשְׁמֵעְיָה: Σαμαίας ו Ch 12, 4. 27, 19.

יַשְׁעְיָה: Yeolas 1 Ch 3, 21. Neh 11, 7. Yoalas Esr 8, 7. Hoalas Jes 1, 1 pass.

ב<u>ּנְעַנְ</u>ה: Xavavá i Ch 7, 10.

כלעקן cf. oben.

תַּוְעָבָּ: Φανήχ Gn 41, 45.

רַעָּמְה: Քαμμά (ραγμα) Ez 27, 22, aber Քεγμά (ρεγχμα) Gn 10, 7. 1 Ch 1, 9.

DDDY1: Ταμεσση Gn 46,28. 47,11. Ex 1,11.12,37. Nu 33, 3.5.

(ז) אָמֵעָיָה: Σαμαίας 1 K 12, 22. 2 K 12, 5. 7. 15 pass.

<u>שׁעַל</u>בִּין: Σαλαμίν Jos 19, 42.

כלנך cf. oben.

- c) y befindet sich zwischem einem vorangehenden Konsonanten und einem nachfolgenden Vokal:
- 1. y erhält sich wieder in dem durch Mundresonanz entstandenen Vokal; 1) e finden wir in folgenden Fällen:

נְּרְעוֹן: Γεδεών Ri 6, 11 sq. pass.

בּרְעְנִי: Γαδεωνί Nu 1, 11. 2, 22. 7, 60. 65. 10, 24.

יִהוֹשֵׁבְעַת: Ἰωσαβεέθ 2 Ch 22, 11.

: Σετ ι Ch 4, 20. 5, 24. Σηίο ι Ch 4, 42. ιεσει ι Ch 2, 31.

בְּנְעִיאֵל: Φαγεήλ (φαγαιηλ) Νυ 1, 13. 7, 72. 77. 10, 26. Φαγεήλ (φαγαϊηλ) Νυ 2, 27.

<sup>1)</sup> Cf. das neuarab. mal aun = مَلْغُون Spitta p. 41.

γίνρψ: Συμεών Nu 25, 14. Jos 21, 4. Σεμεών Esr 10, 31.

υρφ: Σεμεί (σεμει) Εx 6, 17. 27, 7. 10. 25, 17. Nu 3, 21. Sach 12, 13 pass.

Den Vokal o finden wir in folgenden Fällen:

בַּמְעָם: Ἰεκμοάμ 1 Ch 24, 23, aber Ἰεκεμίας 1 Ch 23, 19.

יַרְכָעָם: Ίεροβοάμ ι Κ ι ι, 26 pass.

Τυμρή: Ἰεσεβαδά (ισβααμ) 1 Ch 11,11. Ἰσβοάζ (ισβοαμ) 27, 2. ιεσβααμ 12,6.

Τεροβοάμ (ροβοαμ) ι Κ 11, 43. Ψοβοάμ ι Κ c 12 sqq. ι Ch 3, 10. 2 Ch 9, 31. c. 10 sqq.

In den übrigen Fällen finden wir a:

בּלְעָם: Balaáµ Nu c. 22—24. 31, 8. 16. Dt 23, 5 sq. Jos 13, 22. 24, 9 sq. Neh 13, 2. Mi 6, 5. 1 Ch 6, 55.

ּבְּנְעֲה: Baará (wahrscheinl. anstatt Baraá) ו Ch 8, 37. 9, 43.

(κ) ξες Γαβαά Ri 19, 14 sqq. Jos 15, 57. 1 S 10, 26. 11, 4. 13, 2. 15. Γαβαέθ 2 S 23, 29. Γαβαών 2 S 21, 6. Γαβαώθ (ξες γαιβαα 1 Ch 2, 49.

ּנְּבְעַת: Γαβαάο Jos 24, 33.

בְּּרְעוֹץ: Γαβαών Jos 18, 25. 21, 17. 2 S 2, 12 sqq. 1 K 9, 2. Jes 41, 48 (hebr. 12). Neh 7, 25. 1 Ch 16, 39. 21, 29. 2 Ch 1, 3. 13.

נְּכְעוֹנְי: Γαβαωνίτης 2 S 21, 1 sqq.

ּבְּלְעֵר: Γαλαάδ Nu 26, 29. 30 pass.

דּלְעָן: δαλααν Jos 15, 38.

יַכְלְעָם: Ἰεβλαάμ Ri 1, 27. Κεβλαάμ 2 Κ 15, 10.

יורעאל: 'Ieζęαέλ 1 K 18, 45 pass.

יַקּרָעָם: ιεκδααμ Jos 15, 56.

יַרְקְעָם: 'Ιεκλάν (ιερκααν) ι Ch 2, 44.

יַשְּׁבְּעֻם: Ἰεσεβαδά (ισβααμ) 1 Ch 11, 11. Ἰσβοάζ (ισβοαμ) 27, 2. ιεσβααμ 12, 6.

יַתִּרְעָם: Ἰεθηραάμ 2 S 3, 5. Ἰεθραάμ 1 Ch 3, 3.

DΥΨή: Μισαάλ 1 Ch 8, 12.

כּגעיאַל cf. oben.

דּרָעָה: Φαραώ Gn 12, 15 pass.

קרַעַחוֹץ: Φαραθών (φρααθων) Ri 12, 15. 1 Makk 9, 50.

בְּיָעָה: 'Ράα (σαραα) Jos 15, 33. Σαράθ (σαραα) 19, 41. Σαραά

Ri 13, 2. 16, 31. 18, 2. 8. 11. Zagad (saga) Ri 13, 2. 25.

2 Ch 11, 10. Neh 11, 29. Σωρήκ Jos 19, 41. Judd. 13, 25

(Lag., *Uebers*. p. 85). אַרְעָי: Ἡσαρί (ησαραει) 1 Ch 2, 54.

κυρψ: Σαμαά 1 Ch 3, 5.

אַמָעַת: Σαμαάθ (σαμαθ) 2 Ch 24, 26.

יְשִׁנְעֵר: Σεναάο Gn 10, 10, 11, 2. Σενναάο 14, 1.9. Dn 1, 2.

2. y verschwindet vollständig:

עשָׁאַ: εσαν Jos 15, 52.

בּלְעֵי: Balí Nu 26, 38.

נְבְעָהִי: Γαβαθίτου 1 Ch 12, 3.

בִּרְעָם: Γεδᾶν Ri 20, 45.

בקמעם: λουκάμ ι Κ 4, 12.

יַרְבְּעָם: Ἰεκόμ (ιεκοναμ) Jos 12, 22. Ἰεκμάν 19, 11. εκναμ 21, 34.

יַרְקְעָם cf. oben.

בּוּשֵׁן רִשְּׁעָחַיִם: Χουσαρσαθαίμ Ri 3, 8. 10.

מַרְעַלָּה: μαριλα Jos 19, 11.

발맞 : Φαρές Esr 2, 3. Φόρος 8, 3. 10, 25. Neh 3, 25. 7, 8.

כּרַעַתוּן cf. oben.

נְיַעָהוֹ cf. oben.

יַנְיעי cf. oben.

יַצְרָעָהִי: Σαραθαίοι 1 Ch 2, 53. σαραθι 4, 2.

יַשְׁמְעַהִי : Σαμαθύμ 1 Ch 2, 56.

בעם cf. oben.

- d) y befindet sich am Ende der Wörter nach einem Vokal:
- 1. y erhält sich in dem durch Mundresonanz entstandenen Vokal, und zwar als e in folgenden Fällen:

אַבִישׁוּעַ : ஃ $\beta$ εσσονέ ) ו Ch 8, 4. ஃ $\beta$ ισονέ Esr 7, 5.

יַּאֶלִידְע: Ἐλιδαέ 2 S 5, 16, aber Ἐλιαδά 1 Ch 3, 8. Ἐλιαδέ 1 Ch 14, 7.

אַלִישוּע: ¿Έλισουέ 2 S 5, 15.

אַלִישְׁמָע: ¿Elioaµaé 1 Ch 14, 7, aber ¿Elioaµá 2 S 5, 16.

אַלִישָׁע: Έλισαιέ 2 K 2, 1.

בְּאָרְשֶׁבֵע: Βηροαβεέ Jos 19, 2. Neh 11, 27 pass. 2 S 17, 11.
Ri 20, 1; dasselbe auch 2 S 11, 3. 12, 24. 1 K 1,15 pass.
1 Ch 3, 5, wo hebr. בַּח־שָׁבַע steht.

 $\Gamma$ αβαέ 1 S 14, 5. Neh 12, 29.  $\Gamma$ αβεέ 1 Ch 8, 6. Jos 21, 17, aber  $\Gamma$ αβαά Jos 18, 24. Neh 7, 30. 1 S 13, 16. 14, 16. 2 K 23, 8. Ri 20, 10. 33.  $\Gamma$ αβέ Zach 14, 10.

בֵּלְבַעֵּ : Γελβονέ 1 S 28, 4. 31, 1. 8. 2 S 1, 6. 21. 21, 12. 1 Ch 10, 1. 8.

χτίπ: 'Ωσηέ 2 Κ 15, 30. 17, 1. 3. 4. 6. 18, 1. 9 sq. Hos 1, 1. 2. Neh 10, 23, aber Αὐσή Nu 13, 9 (hebr. 8). Ίησοῦς Dt 32, 44. 'Ωσή 1 Ch 27, 20.

יַיַע (LXX: יַיִּע): Zové 1 Ch 5, 13.

יַרְע: Ἰαδαέ ι Ch 2, 28. ιεδδαε 32.

<sup>1)</sup> Cf. dazu das hebräische Pathach furtivum, arab. furua = فروع Spitta p. 41 und die oben S. 315 angeführten Transskriptionen der Wörter aus dem Moriskerdialekt.

יָהוֹיְדֵע: Ἰωδαέ 2 S 8, 10 pass.; dasselbe auch 1 Ch 9, 10. Neh 7, 39. 12, 8, wo das Hebr. יְדְעָיָה hat.

יהוֹשֶׁבֶע: Ἰωσαβεέ 2 Κ 11, 2.

יְיְּרְעָ: Ἰωδαέ Neh 12, 10 sq., aber Ἰωιδά Neh 3, 6. Ἰωαδά Neh 12, 22. 13, 28.

τρ: Ἰαφιέ ι Ch 3, 7. 14, 6. Ἰεφιές 2 S 5, 15. Ἰεφθᾶ (ιαφιε)

Jos 10, 3.

יַשׁוּעֵי: Ἰησονέ Esr 2, 6, aber Ἰησοῦς Esr 3, 9 pass.

יַמֵּלְכִּישׁוּעַ: Μελχισσονέ 1 Ch 8, 33. 9, 39. Μελχισονέ 10, 2, aber Μελχισά 1 S 14, 49.

יִקוֹעֵ: Ύχουέ Εz 23, 23.

υμή: Σαβεέ 2 S 20, 1 sq. 6 sq. 10. 13. 21 sq. Jos 19, 2. Σεβεέ 1 Ch 5, 13.

עוֹשֵי: Σουέ Ez 23, 23.

υτοψ: Σαμονέ Neh 12, 18. Σαμονί Neh 11, 17.

שָּׁמִירָע: Συμαρίμ (σεμαραε) Jos 17, 2, aber Συμαέρ Nu 26, 32.

יַתְאָרֵע: Θαράχ (θαρεε) ι Ch 8, 35.

אַקּהוּשָּ: Θεκωέ 2 S 14,2. 1 Ch 2, 24. 4, 5. 2 Ch 11, 6. 20, 20. Jer 6, 1. Am 1, 1.

Den Vokal *i* finden wir in dem folgenden Falle: אַשְּׁשְׁ cf. oben.

Den Vokal a finden wir in folgenden Fällen:

cf. oben.

יַדּוֹע: Ἰεδδούα Neh 10, 21. Ἰδούα 12, 22, aber Ἰαδού 12, 11.

עוש: Σavá Gn 38, 2. 12. 1 Ch 2, 3.

υρφ: Σαμαά 1 Ch 2, 43. 44, aber Σαμά 5, 8. 8, 13. Σαμαΐας Neh 8, 4.

υρφ: Σαλμαά (σαμαα) Jos 15, 26.

2. y bewirkt die Modifikation des a zu e:

אַחִירַע: Άχιρέ Nu 1, 15.

בָּלֵע: Balé Nu 26, 28. 40. 1 Ch 8, 1. 3, aber Balá Gn 46, 21.
Baláx Gn 36, 32. Baléx 1 Ch 5, 8.

ליַרע cf. oben.

בּעלירַע: ¿Ελιαδέ ι Ch 14, 7.

בע cf. oben.

יְהַפְּרֵע: Οὐαφεῆ Jer 44, 30.

עַרַעָ פוֹשָׁיפָּרַע ਜετεφοή Gn 41, 45. 50. 46, 20.

רבַע (LXX רבַע): *Poβé* Jos 13, 21.

3. y verschwindet spurlos:

אַכִידָע: Ἀβειδά Gn 25, 4. Ἀβιδά ι Ch 1, 33.

אַליִרָע cf. oben.

אָלִישָּׁמָע cf. oben.

צַשְׁבֶּעֵ: Ἐσοβά ι Ch 4, 21.

γιρημή: εσθεμω Jos 21, 14. εσθεμα ι S 30, 28. Ἐσθαιμών ι Ch 4, 17. 19. Ἐσθαμώ ι Ch 6, 58 (hebr. 42).

cf. oben.

ברע: Ballá Gn 14, 2.

בְּרִשְׁע: Bagoá Gn 14, 2.

יַדְרַדֵּע: Δαραλά (δαραα) 1 K 4, 27 (hebr. 5, 11). Δαράδ 1 Ch 2, 6.

עשיות cf. oben.

הַנֵע: 'Ανά 2 K 18, 34. 19, 13 aber 'Ανάγ (εγγ) Jes 37, 13.

ירוע cf. oben.

יהושוע: "אוססי Ex 17, 9. אורסייב: אורס

יוֹירַע cf. oben.

יָמְנָע: 'Iµavá 1 Ch 7, 35.

לשע: lasá Gn 10, 19.

מישע: Mwoá 2 K 3, 4.

מִישָׁע: Magıσά 1 Ch 2, 42.

כל כישוע cf. oben.

עֲטָשָׁיִם: Μασμά 1 Ch 1, 30. 4, 25.

עַּלְמָנֶע: Σαλμανά Ri 8, 5 sqq. Ps 83, 12.

עלע: Σηλά Jos 18, 28.

ישִׁמִירָע cf. oben.

עֲבֶעָי cf. oben.

γρφ: Σαμαθά (σαμμ) 1 Ch 11, 44.

עוֹלֵע: Θωλά Gn 46, 13. Nu 26, 23. Ri 10, 1. 1 Ch 7, 1 sq.

תרע: Θαράχ (θαρα) ו Ch 9, 41.

אָמְנָעָ : Θαμνά Gn 36, 12. 22. 40. 1 Ch 1, 36. 39. 51.

Ein auslautendes y nach einem Konsonanten kommt im Hebräischen selbstverständlich nicht vor.

Somit sind im Obigen alle Wörter angeführt, in welchen sich ein y befindet, und es kann das Resultat in folgender Uebersicht zusammengefasst werden:

| Wiedergabe des y                                                                              | am<br>Anfange | in der Mitte                |                                        |                                                    | im Aus-                     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|-----------------------------|----------------------------------------|----------------------------------------------------|-----------------------------|
|                                                                                               |               | zwischen<br>zwei<br>Vokalen | e. Kon-<br>sonanten<br>und e.<br>Vokal | zwischen<br>e. Vokal<br>und e.<br>Kon-<br>sonanten | laut nach<br>einem<br>Vokal |
| durch $\gamma$ ( $\varrho$ , $\varkappa$ , $\gamma \chi$ , $\gamma \gamma$ , $\gamma \nu$ ) . | 25            | 10                          | 7                                      | 4                                                  | 7                           |
| durch h                                                                                       | 4             |                             | _                                      | _                                                  |                             |
| durch Vokalanschlag                                                                           | 17            | _                           | 19                                     | 33                                                 | 30                          |
| durch Vokalmodifikation                                                                       | 36            | 7                           | 6                                      |                                                    | 8                           |
| Vollständiges Verschwinden des y                                                              | 139           | 88                          | 22                                     | 17                                                 | 28                          |

Aus dieser Uebersicht ersieht man, dass y zur Zeit der LXX schon ziemlich weit im Verschwinden begriffen

war. Am zähesten erhielt es sich noch zwischen einem Konsonanten und einem Vokal, wo es nur in 17 Wörtern von 54 (ca. 31½ %) verschwunden war und im Auslaut nach einem Vokal, wo es in 28 Wörtern von 73 (ca. 48½ %) verschwand. In beiden Fällen erhielt sich y grösstenteils als ein dem Konsonanten nachfolgender beziehungsweise vorhergehender Vokalanschlag. Sodann kommen Wörter, wo y sich zwischen einem Vokal und einem Konsonanten befindet: hier verschwindet y in 22 Wörtern von 64 (41%); sodann kommen die Wörter mit anlautendem y, wo dieses in 139 Wörtern von 221 (63%) verschwindet. Am meisten ist jedoch y zwischen zwei Vokalen verschwunden, nämlich in 88 Wörtern von 105 (84%). Dieselbe Erscheinung finden wir auch in jüdisch-aramäischen Dialekten; cf. Dalman p. 45.

Aus dem Angeführten geht, glaube ich, zur Genüge hervor, dass die LXX sorgfältig bestrebt waren, die in ihrer Zeit übliche Aussprache des Hebräischen aufs Genaueste in allen Fällen wiederzugeben. Wir sehen aus ihrer Transskription, dass y zur Zeit des 3. Jahrhunderts v. Chr. zwar schon zu verschwinden begonnen hatte, aber gegenüber dem Jüdisch-Aramäischen des 2. und 3. Jahrhunderts n. Chr. auf einer älteren Entwickelungsstufe steht. So wird auch in dieser Hinsicht die Zuverlässigkeit der griechischen Transskription bestätigt.

## Von Nestor-Samuel bis zu Orestes-Salomo.

Von P. Jensen.

Den Israeliten im Kampf mit den Philistern von diesen die in den Kampf gesandte Bundeslade weggenommen [, die später auf einem Wagen zurückgefahren wird]<sup>1</sup>).

Die erbeutete Bundeslade darnach auf einem von 2 Kühen gezogenen Wagen zurückgefahren, zugleich mit 5 goldenen Beulen und 5 goldenen Mäusen<sup>2</sup>).

Israeliten opfern die 2 Kühe<sup>3</sup>).

Die Philister machen einen . Einfall in israelitisches Gebiet<sup>4</sup>).

den) geraubt, das zum Wettkampf ausgesandt ist<sup>1</sup>).

Den Epeern von den Pyliern mit Nestor zahlreiche

Dem Pylier Neleus von

den Epeern ein Vierge-

spann (Wagen mit 4 Pfer-

liern mit Nestor zahlreiche von jenen erbeutete Herden wiederabgenommen, nämlich 50 Rinder-, 50 Schaf-, 50 Schweine- und 50 Ziegenherden, dazu 150 Stuten. Davon nimmt sich Neleus 2 Herden, eine Rinder- und eine Schafherde.<sup>2</sup>)

Die Pylier opfern (vgl. sofort)<sup>3</sup>).

Die Epeer machen einen Einfall in das Gebiet der Pylier<sup>4</sup>).

<sup>1)</sup> I Samuelis 4, 10 f. und 6, 10 ff.

<sup>2)</sup> Ibid. 6, 1 ff.

<sup>3)</sup> Ibid. 6, 14.

<sup>4)</sup> Ibid. 7, 7 ff.

Zeitschr. f. Assyriologie, XXI.

<sup>1)</sup> Ilias 11, 698 ff.

<sup>2)</sup> Ibid. 11, 674, 677 ff. u. 696 f.

<sup>3)</sup> Ibid. 11, 706 f.

<sup>4)</sup> Ibid. 11, 707 ff.

Samuel opfert ein Lamm<sup>1</sup>).

Eine Schlacht2).

Die Philister geschlagen und bis zu einem Punkte verfolgt, an dem ein (grosser) Stein errichtet wird, nämlich zwischen Mizpa d. i. > Warte« und > Haschschen«, d. i. der > Zahn«, die > Felsenspitze« 3). Die Pylier mit Nestor opfern dem Zeus, dazu 2 Stiere (vgl. oben) und eine Kuh'). Eine Schlacht<sup>2</sup>).

Die Epeer geschlagen und bis zum olenischen Felsen und dem Hügel von Alisium verfolgt<sup>3</sup>).

Der alle um Haupteslänge überragende Saul wird von Samuel zum Könige ausgelost, zuerst gesucht, dann gefunden<sup>4</sup>). Der mit dem Haupte hervorragendes, riesenhafte Ajax, der Telamonier, wird von Nestor zum Kampf gegen Hector ausgelost, gesucht, dann gefundens).

Die Ammoniter in Gilead unter Nahas, dem Vater Hanon's (vgl. u. p. 356a Absatz 3)5).

Saul vertreibt die Ammoniter unter Nahas und wird König<sup>6</sup>).

Thyestes, der Vater des Aegisthus (vgl. u. p. 356 b Absatz 3), und dieser in Mycene bzw. Argos.

Agamemnon vertreibt Thyestes und Aegisthus [und wird König von Mycene bezw. Argos]<sup>5</sup>).

<sup>1)</sup> I Sam. 7, 9.

<sup>2)</sup> Ibid. 7, 10 ff.

<sup>3)</sup> Ibid. 7, 12 (hebr. Text).

<sup>4)</sup> Ibid. 10, 20 ff.

<sup>5)</sup> Ibid. 11, 1 ff.

<sup>6)</sup> Ibid. 11, 11 ff.

<sup>1)</sup> Ilias 11, 727 ff.

<sup>2)</sup> Ibid. 11, 735 ff.

<sup>3)</sup> Ibid. 11, 753 ff.

<sup>4)</sup> Ibid. 7, 181 ff.; 3, 226 ff.; 7, 211.

<sup>5)</sup> Aeschylus, Agamemnon V. 1605 f.

Die Israeliten, von Saul aufgeboten, sollen sich in Gilgal versammeln<sup>1</sup>).

Saul wartet in Gilgal2).

Saul schlachtet und opfert in Gilgal<sup>3</sup>).

Der Seher Samuel erklärt dies alsbald für einen Frevel und weissagt dem Saul ein unglückliches Schicksal<sup>4</sup>).

Jonathan, der Sohn Saul's, begeht einen Frevel, indem er isst 5).

Saul errichtet einen Altar und will darnach, durch einen Schwur dazu verpflichtet, auf Grund der Entscheidung durch das [Priester]losseinen eigenen Sohn töten oder töten lassen 6).

<del>----</del>

Die Griechen, von Agamemnon aufgeboten, versammeln sich in Aulis<sup>1</sup>).

Agamemnon wartet in Aulis<sup>2</sup>).

Agamemnon tötet und schlachtet in Aulis einen heiligen Hirsch der Artemis<sup>3</sup>). Ein Opferfestin Aulis<sup>4</sup>).

Durch die Tötung und Schlachtung des Hirsches hat Agamemnon einen Frevel begangen. Der Seher Calchas verkündet während des Opferfestes in Aulis eine z. T. entmutigende Weissagung<sup>5</sup>).

Agamemnon hat vermutlich von dem getöteten Hirsche gegessen und auch dadurch gefrevelt.

Agamemnon will, durch ein Gelübde dazu verpflichtet, einer Entscheidung des Sehers Calchas gemäss seine eigene Tochter Iphigenie opfern<sup>6</sup>).

<sup>1)</sup> I Sam. 13, 4. 2) Ibid. 13, 8.

<sup>3)</sup> Ibid. 13, 9.

<sup>4)</sup> Ibid. 13, 13 f.

<sup>5)</sup> Ibid. 14, 24 und 27.

<sup>6)</sup> Ibid. 14, 35 und 41 ff.

<sup>1)</sup> llias 2, 303 f.

Euripides, Iphigenie in Aulis
 V. 88; Euripides, Iphigenie in Tauris
 V. 15.

<sup>3)</sup> Sophokles, Electra 553 (566) ff.

<sup>4)</sup> Ilias 2, 305 ff.

<sup>5)</sup> Ibid. 2, 326 ff.

<sup>6)</sup> Iphigenie in Tauris V. 19 ff.

Der Sohn wird aber »gelöste und nicht getötet"). Die Tochter wird aber durch eine Hirschkuh ersetzt und nicht geopfert<sup>1</sup>).

Die Israeliten unter Saul's Führung gegen die Stadt der Amalekiter (vgl. u. p. 351 a Absatz 3, p. 352 a Absatz 2, p. 353 a Absatz 4)<sup>2</sup>).

Hinterhalt der Israeliten, Sieg der Israeliten, völlige Vernichtung der Amalekiter<sup>3</sup>).

Saul hat nicht dem ihm gewordenen Auftragegemäss den Bann an Amalek ohne Ausnahme vollstreckt, und somit gegen Gott gefrevelt und ihn dadurch erzürnt<sup>4</sup>).

Infolgedessen wird er von Samuel gescholten und behauptet nun, dass das geschonte Vieh geopfert werden solle<sup>5</sup>).

Samuel verlässt Saul und sieht ihn nicht wieder<sup>6</sup>).

Die Griechen unter Agamemnon's Führung gegen Troja (vgl. u. p. 351b Absatz 2, p. 352b Absatz 3, p. 353b Absatz 4)<sup>2</sup>).

Die Griechen fahren anscheinend nach Haus, der λόχος, d.i. »Versteck« »Hinterhalt«, im hölzernen Pferde, Sieg der Griechen, völlige Vernichtung der Trojaner³).

Agamemnon will nicht gleich nach Hause fahren, da er vorher den durch irgend einen Frevel erregten Groll der Athene

durch Opfer besänstigen will. Menelaus und Agamemnon geraten darob in Streit<sup>4</sup>).

Menelaus und Nestor verlassen mit Anderen Aga-

<sup>1)</sup> I Sam. 14, 45.

<sup>2)</sup> Ibid. 15, 4 f.

<sup>3)</sup> Ibid. 15, 5 ff.

<sup>4)</sup> Ibid. 15, 3 und 8 f.

<sup>5)</sup> Ibid. 15, 14 ff.

<sup>6)</sup> Ibid. 15, 34 f.

<sup>1)</sup> Iphigenie in Tauris V. 28 ff. etc.

<sup>2)</sup> Ilias etc.

<sup>3)</sup> Odyssee 8, 492 ff.

<sup>4)</sup> Ibid. 3, 143 ff.

memnon und sehen ihn nicht wieder 1).

Samuel zu Isai, David's Vater; Opfer- und Gast-mahl; David von Samuel zum Könige gesalbt').

David auf König Saul's Befehl durch Boten aus seinem Vaterhause an den Hof Saul's gebracht<sup>2</sup>).

David als Knabe von seinem Vater zum Heere König Saul's entsandt, tötet mit einem von fünf Steinen durch einen Wurf den Riesen Goliath und kommt (nun erst) infolgedessen an den Hof König Saul's 3).

David spielt die Leier<sup>4</sup>). Saul's Sohn Jonathan schliesst innige Freundschaft mit David<sup>5</sup>).

Jonathan gibt David seine Kleider und seine Waffen<sup>6</sup>).

Nestor und Odysseus zu Peleus, dem Vater des Achilles; Opfer- und Gastmahl; Achilles für den Krieg gewonnen<sup>2</sup>).

Achilles [auf König Agamemnon's Bitte durch Boten] aus seinem Vaterhause zum Hofe Agamemnon's gebracht<sup>3</sup>).

Patroclus tötet als Knaben, be einen anderen Knaben, mit dem er vorher > Würfel gespielt ((mit vier Knöcheln geworfen) hat, und wird infolgedessen von seinem Vater an König Peleus' Hof gebracht 1).

Achilles spielt die Leier<sup>5</sup>).

Peleus' Sohn Achilles schliesst innige Freundschaft mit Patroclus<sup>6</sup>).

Achilles gibt Patroclus für den Kampf gegen die Trojaner seine Rüstung und seine Waffen?).

<sup>1)</sup> I Sam. 16, 1 ff.

<sup>2)</sup> Ibid. 16, 19 ff.

<sup>3)</sup> Ibid, 17, 17 ff.

<sup>4)</sup> Ibid. 16, 16 ff., 22; 18, 10; 19, 9.

<sup>5)</sup> Ibid. 18, 1 u. s. w.

<sup>6)</sup> Ibid. 18, 4.

<sup>1)</sup> Odyssee 3, 153 ff.

<sup>2)</sup> Ilias 11, 769 ff.

<sup>3)</sup> Ibid. 9, 438 ff.; 11, 765 ff.

<sup>4)</sup> Ibid. 23, 84 ff.

<sup>5)</sup> Ibid. 9, 186.

<sup>6)</sup> Ilias.

<sup>7)</sup> Ibid. 16, 130 ff.

David kämpft unter Saul als dessen Hauptheld 1).

Eifersucht Saul's auf David<sup>2</sup>).

Saul ein Speerwerfer3).

Die Schwestern Merab und Michal<sup>4</sup>).

Merab dem David als Kampfpreisversprochen, bleibt bei ihrem Vater Saul und wird darnach einem Anderen gegeben 5).

Michal dem David nach einem kriegerischen Erfolge statt der Merab als Kampfpreis gegeben<sup>6</sup>).

Saul ergrimmt gegen David?).

David flight von Saul weg<sup>8</sup>).

Saul lässt durch Boten David's Hausgötzen aus dessen Hause holen; Michal bleibt bei Saul<sup>9</sup>). Achilles kämpft unter Agamemnon als dessen Hauptheld<sup>1</sup>).

Eifersucht Agamemnon's auf Achilles<sup>2</sup>).

Agamemnon einer der besten Speerwerfer<sup>3</sup>).

Chryseis und Briseis aus derselben Gegend 1).

Chryseis dem Agamemnon als Ehrengeschenk gegeben, aber von ihm ihrem Vater zurückgegeben 5).

Briseis dem Achilles nach einem kriegerischen Erfolge als Ehrengeschenk gegeben, nachher dem Agamemnon statt der Chryseis<sup>6</sup>).

Agamemnon ergrimmt gegen Achilles?).

Achilles will nach Hause fahren 8).

Agamemnon lässtdurch Boten die Briseis aus Achilles' κλισίη in seine κλισίη holen<sup>9</sup>).

<sup>1)</sup> I Sam. 16, 21; 17, 48 ff.; 18, 5 ff., 13 ff., 27 und 30.

<sup>2)</sup> Ibid. 18, 8 ff. und 28 f.; 19, 10.

<sup>3)</sup> Ibid. 18, 11; 19, 9 f.; 26, 11 ff.; II Sam. 1, 6.

<sup>4)</sup> I Sam. 18, 17 ff.

<sup>5)</sup> Ibid. 18, 17 ff.

<sup>6)</sup> Ibid. 18, 27.

<sup>7)</sup> Ibid. 19, 9 f. 8) Ibid. 19, 10.

<sup>9)</sup> Ibid. 19, 15 f.

<sup>1)</sup> Ilias.

<sup>2)</sup> Ibid. 1, 287 ff.

<sup>3)</sup> Ibid. 23, 884 ff.; vgl. ibid. 3, 179.

<sup>4)</sup> Ibid. 1.

<sup>5)</sup> Ibid. 1, 119 f., 369 und 439 ff.; II, 689 ff.

<sup>6)</sup> Ibid. 1, 138, 392 und 318 ff.

<sup>7)</sup> Ibid. 1, 130 ff. 8) Ibid. 1, 169.

<sup>9)</sup> Ibid. 1, 318 ff.

David zu dem alten Samuel; Saul verfolgt David; auf Saul kommt der Geist Gottes (feminini generis) herab, sodass Saul David Nichts antut'). Vgl. David's Grossmut gegen Saul I Sam. 24 und 26.

Saul und David trennen sich<sup>2</sup>).

Michal dem David von Saul genommen<sup>3</sup>).

David kämpft nicht mehr unter Saul<sup>4</sup>).

les'heftiger Wortwechsel; der alte Nestor dabei und greift ein; Athene kommt auf Hera's Geheiss vom Himmel herab und hält Achilles davon ab, gegen Agamemnon das Schwert zu zükken').

Agamemnon's und Achil-

Agamemnon und Achilles trennen sich<sup>2</sup>).

Briseis dem Achilles von Agamemnon genommen 3).

Achilles kämpft nicht mehr unter Agamemnon<sup>4</sup>).

David nach Nob zum Priester Ahimelech, dem Vater des Priesters Abjathar<sup>5</sup>).

Der Priester Ahimelech, sein Sohn der Priester Abjathar, u. s. w. in's Lager Saul's zu Saul<sup>6</sup>).

Ein Frevel Saul's: Alle Priester von Nob bis auf Abjathar von dem Edomiter Doegniedergemetzeltund darnach die ganze Einwohnerschaft von Nob durch Der Priester Chryses in's Lager Agamemnon's zu Agamemnon<sup>6</sup>).

Achilles hat Eetion von Theben, dem Wohnsitz der Chryseis, der Tochter des Priesters Chryses, und Eetion's 7 Söhne (vgl. unten) getötet und die Stadt

Achilles nach Theben in Mysien, dem Wohnsitz der Chryseis, der Tochter des Priesters Chryses<sup>5</sup>).

<sup>1)</sup> I Sam. 19, 18 ff.

<sup>2)</sup> Ibid. 20, 1.

<sup>3)</sup> Ibid. 25, 44.

<sup>4)</sup> Ibid. 20 ff.

<sup>5)</sup> Ibid, 21, 2.

<sup>6)</sup> Ibid. 22, 11.

<sup>1)</sup> Ilias 1, 121 ff.

<sup>2)</sup> Ibid. 1, 304 f.

<sup>3)</sup> Ibid. 1, 318 ff.

<sup>4)</sup> Ibid. 1, 306 ff. u. s. w.

<sup>5)</sup> Ibid. I, 366 ff.

<sup>6)</sup> Ibid. 1, 11 ff.

Saul's Truppen niedergemacht. Der Priester Abjathar flieht, um sein Leben zu retten, vor Saul zu David und David sichert ihm seinen Beistand gegen Saul zu<sup>1</sup>). zerstört<sup>1</sup>). Ein Frevel Agamemnon's: Der Priester Chryses von Chryse musssich, von Agamemnon bedroht, eilig davonmachen<sup>2</sup>). Der Seher Calchas wendet sich, um Beistand bittend, an Achilles und Achilles sichert ihm seinen Beistand gegen Agamemnon zu<sup>3</sup>).

[Eine Hungersnot, d. i.  $\lambda \iota \mu \delta \varsigma^2$ ).

David fragt Gott nach deren Ursache. Offenbarung Gottes an David: Ein Frevel Saul's ist die Ursache. Die Gibeoniten zu David: Es sei keine Silberoder Goldangelegenheit; sie verlangten nur die Auslieferung von 7 Sauliden, »Söhnen Saul's«, als ein Sühnopfer für Gott³).

Eine Pest, d. i.  $\lambda o \iota \mu \delta \varsigma^4$ )5).

Achilles sagt, sie wollten einen Seher oder einen Priester oder einen Traumdeuter fragen, was die Ursache sei. Der Seher Calchas: Der Frevel Agamemnon's ist die Ursache. Die Chryseis muss ausgeliefert und als ein Sühnopfer (für Apollo) eine Hekatombe nach Chryse gebracht werden (Vgl. o. die 7 von Achilles getöteten Söhne Eetion's.)

<sup>1)</sup> I Sam. 22, 18 ff.

<sup>2)</sup> II Sam. 21, 1.

<sup>3)</sup> Ibid. 21, 1 ff.

<sup>1)</sup> Ilias 1, 366 ff.; 6, 414 ff.

<sup>2)</sup> Ibid. 1, 26 ff.

<sup>3)</sup> Ibid. 1, 68 ff.

<sup>4)</sup> Ibid. 1, 43 ff.

<sup>5)</sup> Ich bin leider ausserstande, festzustellen, woher Hygin, Fabulae 121, weiss, dass diese Pest von einer Hungersnot begleitet war.

<sup>6)</sup> Ibid. 1, 62 ff.; 1, 93 ff.

Darnach wird gehandelt<sup>1</sup>).

Die Hungersnot, der  $\lambda \iota - \mu \delta \varsigma$ , hört auf<sup>2</sup>).

Eine Pest3).

David fragt Gott, was denndas Volk getan habe4).

Der Prophet Gad befiehlt David, einen Altar zu errichten (um Gott darauf zu opfern)<sup>5</sup>).

David opfert Gott<sup>6</sup>).

Die Pest hört auf?).

David zieht gegen Nabal und heiratet darnach dessen Weib, die Abigail, die mit 5 Mägden zu ihm kommt<sup>8</sup>). Darnach wird gehandelt<sup>1</sup>).

Die Pest, der λοιμός, hört auf<sup>2</sup>).

Eine Pest3).

Achilles sagt, sie wollten einen Seher oder einen Priester oder einen Traumdeuter fragen, was die Ursache sei<sup>4</sup>).

Der Seher Calchas erklärt, es müsse eine Hekatombe nach Chryse gebracht werden (um dort geopfert zu werden)<sup>5</sup>).

Dem Apollo werden im griechischen Lager Hekatomben, darnach in Chryse eine Hekatombe geopfert<sup>6</sup>).

Die Pest hört auf?).]

Achill fährt nach Lesbos und erbeutet die Diomeda, die seine Geliebte wird, samt 7 ausdrücklich genannten Lesbierinnen, die Agamemnon sich aneignet<sup>8</sup>).

<sup>1)</sup> II Sam. 21, 8 f.

<sup>2)</sup> Ibid. 21, 14.

<sup>3)</sup> Ibid. 24, 15.

<sup>4)</sup> Ibid. 24, 17.

<sup>5)</sup> Ibid. 24, 18.

<sup>6)</sup> Ibid. 24, 25.

<sup>7)</sup> Ibid. 24, 25.

<sup>8)</sup> I Sam. 25, 13 ff. und 42.

<sup>1)</sup> Ilias 1, 430 ff.

<sup>2)</sup> Ibid. 1, 456 f.

<sup>3)</sup> Ibid. 1, 43 ff.

<sup>4)</sup> Ibid. 1, 62 ff.

<sup>5)</sup> Ibid. 1, 99 f.

<sup>6)</sup> Ibid. 1, 315 ff. und 447 ff.

<sup>7)</sup> Ibid. 1, 456 f.

<sup>8)</sup> Ibid. 9, 664 f. und 270 ff.

David will in der Nacht auf Kundschaft in's Lager Saul's gehen und fragt Ahimelech und Abisai, wer mit ihm gehn wolle. Abisai geht mit<sup>1</sup>).

Zwei Männer, David und Abisai, in's Lager König Saul's, der vor Kurzem angelangt ist<sup>2</sup>).

Saul schläft mitten im Lager, inmitten seiner ins gesamt schlafenden Leute<sup>3</sup>).

Unter diesen Leuten befindet sich auch sein Feldherr und Vetter Abner<sup>4</sup>).

Dieser wacht auf5).

David und Abisai kehren unverletzt aus dem Lager zurück<sup>6</sup>).

[In der mit der Saul-Sage näher verwandten Gideon-Sage hat an entsprechender Stelle<sup>7</sup>) ein Midianiter grade einen Unheil verDiomedes will in der Nacht als Kundschafter in's Lager der Trojaner gehn, fragt, wer mit ih m gehn wolle, und wünscht darnach, dass Odysseus mitgehe<sup>1</sup>). Odysseus geht mit<sup>2</sup>).

Zwei Männer, Diomedes und Odysseus, in's Lager des Thrakerkönigs Rhesus, der vor Kurzem angelangt ist<sup>3</sup>).

Rhesus schläft mitten im Lager, inmitten seiner ins gesamt schlafenden Leute<sup>4</sup>).

Unter diesen Leuten befindet sich auch sein Vetter oder doch Verwandter Hippocoon<sup>5</sup>).

Dieser wacht auf6).

Diomedes und Odysseus kehren unverletzt aus dem Lager zurück<sup>7</sup>).

Rhesus träumt, als Diomedes an ihn herantritt, grade einen schweren Traum<sup>8</sup>).]

<sup>1)</sup> I Sam. 26, 6.

<sup>2)</sup> Ibid. 26, 7 und 4.

<sup>3)</sup> Ibid. 26, 7.

<sup>4)</sup> Ibid. 26, 7.

<sup>5)</sup> Ibid. 26, 14.

<sup>6)</sup> Ibid. 26, 25.

<sup>7)</sup> S. mein Gilgamesch-Eros I, p. 726 ff.

<sup>1)</sup> Ilias 10, 219 ff. und 243 ff.

<sup>2)</sup> Ibid. 10, 248 ff.

<sup>3)</sup> Ibid. 10, 470 ff. und 434.

<sup>4)</sup> Ibid. 10, 471 ff.

<sup>5)</sup> Ibid. 10, 518 f.

<sup>6)</sup> Ibid. 10, 518 f.

<sup>7)</sup> Ibid. 10, 540.

<sup>8)</sup> Ibid, 10, 494 ff.

kündenden Traum geträumt, als Gideon an ihn herankommt<sup>1</sup>).

Vgl. u. p. 352 f. a Abs. 4 f.

Vgl. u. p. 352 f. b Abs. 5 f.

David zieht plündernd und niedermetzelnd im Gebiet der Amalekiter (vgl. o. p. 344 a Absatz 2 und u. p. 352 a Absatz 2 sowie p. 353 a Absatz 4), der Gesuriter und der Gisriter umher<sup>2</sup>). Achilles erobert und plündert nach einander in der Nähe von Troja (vgl. o. p. 344 b Absatz 2 und u. p. 352 b Absatz 3 sowie u. p. 353 b Absatz 4) 12 Städte zur See und 11 zu Lande<sup>1</sup>).

Der Geist des alten Samuel erscheint für Saul in der Nacht und verkündet ihm, dass sein Tron auf David übergehn und dass die Israeliten und ihr Lager in die Hände der Philister fallen würden<sup>3</sup>).

Um die Griechen für das dem Achilles zugefügte Unrecht büssen zu lassen, erscheint auf Befehl des Zeus dem Agamemnon in der Nacht der alte Nestor in einem trügerischen Traume als Traumgesicht und befiehlt ihm, in den Kampf zu ziehn: Troja werde genommen werden. Darnach Beratung beim Schiffe des alten Nestor. Sodann erzählt Agamemnon demHeere, Zeus habe ihm vielmehr Böses verkündet, nämlich befohlen, den Kampf aufzugeben und nach Hause zu fahren?).

<sup>1)</sup> Richter 7, 13 f.

<sup>2)</sup> I Sam. 27, 8 ff.

<sup>3)</sup> Ibid. 28, 13 ff.

<sup>1)</sup> Ilias 9, 328 f.; 1, 366 ff.; 2, 691; 6, 416; 9, 271, 664 und 668: 11, 625; 20, 89 ff.

<sup>2)</sup> Ibid. 2, 1 ff.

Vgl.: Poseidon erscheint dem Agamemnon in der Gestalt eines alten Mannes und sagt zu ihm, Achilles (sonst = David!) möge zu Grunde gehn, er (sonst = Saul!) aber werde in der Schlacht siegen¹).

Saul zum Heere').

Agamemnon zum Heere<sup>2</sup>).

Die Amalekiter (vgl. o. p. 344 a Absatz 2 und p. 351 a Absatz 3 sowie u. p. 353 a Absatz 4) plündern in David's Abwesenheit Ziklag und führen David's Weib Ahinoam (und sein anderes Weib, die Abigail) in die Gefangenschaft<sup>2</sup>).

David mit seinen Leuten gegen die Amalekiter, um ihnen ihre Beute abzujagen<sup>3</sup>).

Unterwegs stossen sie auf einen einsamen Aegypter, den Sklaven eines AmaleDer Trojaner (vgl. o. p. 344 b Absatz 2 und p. 351 b Absatz 2 sowie u. p. 353 b Absatz 4) Paris entführt Helena, die Gemahlin des Menelaus, während dieser abwesend (nämlich in Kreta) ist<sup>3</sup>), zugleich mit vielen Schätzen<sup>4</sup>).

Menelaus und andere Griechenfürsten mit ihren Schiffen gegen die Trojaner nach Troja, um die entführte Helena zurückzuholen<sup>5</sup>).

Odysseus und Diomedes stossen, wie sie sich den Lagern der Trojaner nähern,

<sup>1)</sup> I Sam. 28, 25.

<sup>2)</sup> Ibid. 30, 1 und 5.

<sup>3)</sup> Ibid. 30, 9 ff.

<sup>1)</sup> Ilias 14, 135 ff.

<sup>2)</sup> Ibid. 2, 47 und 84 ff.

<sup>3)</sup> Euripides, Troerinnen, V. 936 f.; Ilias etc.

<sup>4)</sup> Ilias 3, 70 etc.; 7, 350 und 363 ff.

<sup>5)</sup> Ilias etc.

kiters 1).

Der führt sie zum Lager der Amalekiter[, nachdem David ihm sein Leben zugesichert hat]<sup>2</sup>). Vgl. o. p. 350 a Absatz 1 ff.

David schlägt die Amalekiter und befreit Ahinoam (und Abigail) und führt sie wieder heim<sup>3</sup>).

Die Israeliten werden von den Philistern geschlagen; Jonathan und Saul, dieser von einem Amalekiter (vgl. o.p. 344a Absatz 2, p. 351a Absatz 3, p. 352a Absatz 2), getötet, und dieser nach vorheriger Kampfunfähigkeit—vielleicht durch Schwindel oder Krampf—, an der der Amalekiter nicht schuld ist 4).

Saul's Rüstung erbeutet<sup>5</sup>).

Saul's Leiche geschändet; dann aber von Leuten

auf einen Trojaner, Namens Dolon<sup>1</sup>).

Derverrätihnen, nachdem ihm scheinbar sein Leben zugesichert ist, wo sich die Lager der troischen Hilfstruppen befinden²). Vgl. o. p. 350b Absatz 1 ff.

Die Trojaner werden besiegt und Helena befreit und wieder heimgeführt<sup>3</sup>).

Die Griechen von den Trojanern geschlagen; Patroclus während des Kampfes von Apollo schwindelig gemacht, von dem Trojaner Euphorbus verwundet, dann von einem anderen Trojaner (vgl. o. p. 344 b Absatz 2, p. 351b Absatz 2, p. 352b Absatz 3), Hector, getötet<sup>4</sup>).

Patroclus'(Achilles') R üstung erbeutet<sup>5</sup>).

Patroclus' Leiche in Sicherheit gebracht<sup>6</sup>).

<sup>1)</sup> I Sam. 30, 11 ff.

<sup>2)</sup> Ibid. 30, 15 f.

<sup>3)</sup> Ibid. 30, 17 ff.

<sup>4)</sup> Ibid. 31, 1 f. und II Sam. 1, 7 ff.

<sup>5)</sup> I Sam. 31, 9.

<sup>1)</sup> llias 10, 314 ff.

<sup>2)</sup> Ibid. 10, 383 und 426 ff.

<sup>3)</sup> Odyssee.

<sup>4)</sup> Ilias 16, 788 ff. und vorhergehh.

<sup>5)</sup> lbid. 17, 188 ff.

<sup>6)</sup> Ibid, 18, 231 ff.

aus Jabes, Freunden Saul's, die sich heimlich bei Nacht aufgemacht haben, gestohlen und in Sicherheit gebracht<sup>1</sup>).

Saul's und Jonathan's, seines Sohnes, Leichen verbrannt und begraben²)[; später, wie David hört, dass Rizpa beiden aufgehängten(?) Leichen von ihren und Saul's Söhnen Tag und Nacht ausgeharrt hat, um die Vögel und die wilden Tiere von ihnen fernzuhalten, ausgegraben, und noch einmal begraben³).]

Der Amelekiter, der Saul getötet hat, auf David's Befehl getötet<sup>4</sup>).

(Tiefe Trauer David's 5).

Abner, Esbaal's Feldherr, der sich mit dem Kebsweibe Saul's, des Vaters Esbaal's, eingelassen Darnach die Leiche Hector's, der Patroclus getötet hat, geschändet'), aber von Hector's Vater Priamus, der bei Nacht heimlich in das griechische Lager und unbemerkt bis zu Achilles gelangt ist, in Sicherheit gebracht<sup>2</sup>).

Patroclus' Leiche auf einen Scheiterhaufen gelegt, dieser angezündet; Aphrodite hält Tag und Nacht die Hunde von der Leiche Hector's fern; die Leichen verbrannt und begraben<sup>3</sup>).

Hector, der Patroclus getötet hat, von Achilles getötet<sup>4</sup>).

TiefeTrauer des Achilles5).)

Phönix, der, weil er sich mit dem Kebsweibe seines Vaters eingelassen, zu Achilles' Vater Peleus geflüchtet<sup>6</sup>)

<sup>1)</sup> I Sam. 31, 9 ff.

<sup>2)</sup> Ibid. 31, 12 f.

<sup>3)</sup> II Sam. 21, 10 ff.

<sup>4)</sup> Ibid. 1, 15.

<sup>5)</sup> Ibid. 1, 11 f.

<sup>1)</sup> llias 22, 395 ff. und 24, 14 ff.

<sup>2)</sup> Ibid. 24, 445 ff.

<sup>3)</sup> Ibid. 23, 163 ff. u. 24, 784 ff.

<sup>4)</sup> Ibid. 22, 326 ff.

<sup>5)</sup> Ibid. 18, 22 ff.

<sup>6)</sup> Ibid. 9, 447 ff.

hat, schickt zu David und bietet ihm verräterischer Weise einen Friedensschluss an. David stellt die Rückgabe der Michal als einzige Bedingung. Michal dem David zurück gegeben. Abner begibt sich mit Anderen zu David, um einen Vertrag mit ihm zu bereden. Gastmahl bei David. Der Vertrag kommt nicht zustande. Später Friede zwischen David und dem Hause Saul's ').

und später mit Achilles in den Krieg gezogen ist, mit Anderen zu Achilles geschickt. mit der Bitte, seinen Groll fahren zu lassen, und dem Angebot, die Briseis solle ihm zurückgegeben werden. Gastmahl bei Achilles. Achilles geht auf Nichts ein und so kommt keine Versöhnung zustande. Phönix bleibt bei Achilles, um vielleicht das übrige Griechenheer im Stich zu lassen und mit ihm nach Hause zu fahren!). Nach Patroclus' Tode Versöhnung des Achilles mit Agamemnon und Briseis dem Achilles zurück gegeben<sup>2</sup>).

David, der daheim in Jerusalem geblieben ist, während die Israeliten Krieg führen, und König Hanon, Sohn des Nahas, in Ammon (vgl. u. p. 356a Abs. 3)<sup>2</sup>).

David begeht Ehebruch mit Uria's Weib Bathseba3).

Uria zu dieser Zeit im Kriege<sup>4</sup>).

- 1) II Sam. 3, 7 ff. und 9, 1 ff.
- 2) lbid. 11, 1 f. und 10, 1 f.
- 3) Ibid. 11, 4.
- 4) Ibid. 11, 6.

Aegisthus, Sohn des Thyestes, der daheim geblieben ist, während die Griechen gegen Troja kämpfen (vgl. u. p. 356b Absatz 3)<sup>3</sup>).

Aegisthus begeht Ehebruch mit Agamemnon's Weib Clytämnestra<sup>4</sup>).

Agamemnon zu dieser Zeit im Kriege<sup>5</sup>).

- 1) Ilias 9, 168 ff.
- 2) Ibid. 19, 56 ff.
- 3) Odyssee 3, 262 ff.
- 4) Ibid. 3, 269.
- 5) Ilias etc.

Uria kehrt vom Kriege heim<sup>1</sup>).

Uria von David zum Mahle geladen²).

Uria infolge eines Befehls im Kampfe gegen אַנְשֵׁי חֵיל, d. h. die besten Leute, der Ammoniter unter Hanon, Sohn des Nahas (vgl. o.p. 342 a Abs. 5f.) getötet<sup>3</sup>).

Dabei fallen etwa 18 (andere) Israeliten 4).

Bathseba in David's Palast und von ihm geheiratet 5 und 6).

Der von Gott gesandte Prophet Nathan hält dem David eine Strafrede wegen Uria's Tod und David's Heirat mit der Bathseba?). Agamemnon kehrt vom Kriege heim<sup>1</sup>).

Agamemnon von Aegisthus zum Mahle geladen<sup>2</sup>).

Agamemnon auf Befehl des Aegisthus, des Sohnes des Thyestes, im Kampf gegen φῶτες ἄριστοι des Thyestes (vgl. o. p. 342b Absatz 5 f.) getötet<sup>3</sup>).

Dabei fallen alle Leute des Agamemnon und des Thyestes, und zwar 20 Leute des Letzteren<sup>4</sup>).

Clytämnestra in Aegisthus' Palast und von ihm geheiratet<sup>5 und 6</sup>).

Der von Zeus gesandte Hermes hat Aegisthus davor gewarnt, Agamemnon zu töten und um Klytämnestra zu werben?), und ein Sänger hat diese zur Treue ermahnt<sup>8</sup>)9).

<sup>1)</sup> II Sam. 11, 7.

<sup>2)</sup> Ibid. 11, 13.

<sup>3)</sup> Ibid. 11, 14 ff.

<sup>4)</sup> Ibid. 11, 24 (Septuaginta Lucian's).

<sup>5)</sup> II Sam. 11, 4 und 27.

<sup>6)</sup> Ibid. 11, 27.

<sup>7)</sup> Ibid. 12, 1 ff.

<sup>1)</sup> Odyssee 4, 521 ff.

<sup>2)</sup> Ibid. 4, 531 ff.

<sup>3)</sup> Ibid. 4, 530 f. und 534 f.

<sup>4)</sup> Ibid. 4, 536 f. und 530.

<sup>5)</sup> Ibid. 3, 272.

<sup>6)</sup> Ibid. 1, 36.

<sup>7)</sup> Ibid. 1, 37 ff.

<sup>8)</sup> Ibid. 3, 267 f.

<sup>9)</sup> Also der Sänger hier und der Seher Proteus nachher (s. u.) ursprünglich dieselbe Person. Dazu ist zu beachten, dass Proteus auf einer

David gegen die Philister; Kampf seiner Leute gegen Philister bei Gob und bei Gath in Philistäa'). Menelaus nach Aegypten, einem Grenzlande von Philistäa<sup>1</sup>) [und ein Kampf seiner Leute gegen Aegypter in Aegypten??<sup>2</sup>)].

Joab, David's Generalissimus, bis nach Phönizien?).

Insel lebt, ebenso aber zuletzt der Sänger, nachdem ihn Aegisthus dahin hat bringen lassen (Odyssee 4, 354 ff. und 3, 270).

1) Odyssee 3, 300; 4, 83, 125 ff., 219 ff. und 351 ff.

2) In der Erzählung des Odysseus in Odyssee 14, 240 ff. scheinen Einzelheiten aus dem vóoros des Menelaus mit solchen aus dem des Odysseus miteinander verquickt zu sein und könnte daher allenfalls Odysseus' angebliche Landung in Aegypten mit nachfolgendem Kampfe auf solche des Menelaus ebendort zurückgehn. Man beachte den Aufenthalt in Kreta, die Fahrt nach Aegypten, die nach Phönizien, die nach »Libyen«, den Sturm und die Verschlagung nach Thesprotien und die freundliche Aufnahme des von dem Königssohne geführten Verschlagenen im Palaste des Thesproten-Königs in Odyssee 14, 240 ff. einerseits, und Odyssee 3, 290 ff. sowie 4, 83 ff., und Odysseus' Schicksale von der Abfahrt von Ogygia an bis zur Aufnahme beim Könige Alkinoos andrerseits.

3) Odyssee 4, 83 f.

Menelaus nach Phönizien<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> II Sam. 21, 15 ff.

<sup>2)</sup> Ibid. 24, 6 f.

Das Mädchen Abisag von Sunem und David<sup>1</sup>).

Der Prophet Nathan erklärt sich David gegenüber dafür, dass Salomo, Sohn der Bathseba (s. o. p. 355a Absatz 3), König wird²).

Salomo einziger am Leben gebliebener Sohn David's und der Bathseba<sup>3</sup>).

Man geht auf David's Befehl zum Gihon (bei Jerusalem) hin 4).

David stirbt 5).

David's Sohn Adonia, Salomo's Stiefbruder, hat sich bei David's Lebzeiten zum König erklärt und gerät nach David's Tode in den,

1) I Kön. 1, 3 f.

wohl berechtigten, Ver-

Das Mädchen Eidothea und Menelaus<sup>1</sup>).

Der weissagende Meergreis Proteus stellt dem Menelaus in Aussicht, dass demnächst Orestes, Sohnder Clytämnestra-Bathseba (s. o.p. 355b Absatz 3), Aegisthus ermorden werde, Orestes, der infolgedessen später König wird²).

Orestes einziger Sohn des Agamemnon und der Clytämnestra-Bathseba<sup>3</sup>).

Menelaus auf Proteus' Befehl zum Nil, d. i. Gihon, hin 4).

Aegisthus getötet 5).

Aletes, Sohn des Aegisthus, und Stiefbruder des Orestes, nach Aegisthus' Tode König<sup>6</sup>).

<sup>2)</sup> Ibid. 1, 11 ff. und 23 ff.

<sup>3)</sup> II Sam. 12, 15 ff.

<sup>4)</sup> I Kön. 1, 33 und 38.

<sup>5)</sup> Ibid. 2, 10.

<sup>1)</sup> Odyssee 4, 364 ff.

<sup>2)</sup> Ibid, 4, 450 und 544 ff.

<sup>3)</sup> Ilias 9, 142 f.

<sup>4)</sup> Odyssee 4, 477 und 581 f.

<sup>5)</sup> Ibid. 1, 29 f. und 299 f.; 3, 306 ff.; 4, 546 f.

<sup>6)</sup> Hygin, Fabulae 122.

dacht, nach der Königswürde zu streben<sup>1</sup>).

Adonia auf seines Stiefbruders Salomo Befehl er- bruder Orestes ermordet<sup>1</sup>). mordet2).

Aletes von seinem Stief-

1) Hygin, Fabulae 122,

An der Verwandtschaft dieser beiden Geschichtenkomplexe, mit zwei in der Hauptsache gleichlaufenden Reihen ähnlicher oder im wesentlichen gleicher Episoden und Motive'), zu zweifeln, ist natürlich unerlaubt. Derartig parallellaufende umfangreiche Geschichtenkomplexe entstehen eben nicht unabhängig von einander, so oft das auch immer und immer wieder ohne jeden Anhalt behauptet wird und so unentwegt man auch immer wieder Dgl. einfach als naturgemässe > Folge der gleichen Lebensbedingungen und -gewohnheiten« oder auch als ein hübsches Spiel des Zufalls betrachten zu dürfen glaubt. Dürfte, müsste man Letzteres tun, dann wäre übrigens dem Zufall eine Rolle zu spielen erlaubt, die jeder Forschung, jeder wissenschaftlichen Tätigkeit den Boden entziehen und sie darum unmöglich machen würde, soweit sie aus gleichen Erscheinungen auf gleiche oder doch analoge Ursachen schliesst und schliessen zu müssen glaubt. Dass nur Wenige rückhaltlos die Verwandtschaft der oben mit einander konfrontierten Geschichtenkomplexe zugeben werden, berührt die Tatsache dieser Verwandtschaft in keiner Weise. Die Wahrheit ist ja glücklicherweise unabhängig von ihrer Anerkennung durch Leute, denen sie nicht passt, und

<sup>1)</sup> I Kön, 1, 5 ff. und 2, 13 ff.

<sup>2)</sup> Ibid. 2, 25.

<sup>1)</sup> Es mag hier angedeutet werden, dass die judäische Geschichte von Ahasja, dem durch Jehu getöteten Könige von Juda, Athalja und Joas mit der von Agamemnon, Clytämnestra und Orestes, und deshalb auch mit der judäischen von Uria, Bathseba und Salomo zusammenzugehören scheint, und weiter die von diesem Joas mit der judäischen von Josia von Juda. Näheres hierüber in Band II m. Gilgamesch-Epos.

bleibt unerschüttert aufrechtstehen, wie sehr auch Unduldsamkeit und Leichtfertigkeit, ja Gewissenlosigkeit sich bemühen, sie zu stürzen. Es fragt sich aber noch, wie das verwandtschaftliche Verhältnis zu denken ist. Nun haben sich die Samuel-Saul-David-Salomo-Geschichten erst nach einer langen Entwicklung und nach mannigfachen, z. T. recht starken Verschiebungen, Schrumpfungen und anderen Prozessen zu dem ausgebildet, was uns vorliegt, nach Prozessen, die sich, für uns, d. h. bis jetzt wohl lediglich für mich, noch völlig klar verfolgbar, auf israelitischem Boden abgespielt haben'). Andrerseits ist es für uns schlechthin undenkbar, dass sich dieselben Urgeschichten - und den Samuel-Saul- sowie den David-Geschichten liegen dieselben Sagen zugrunde, wie den Sagen von Nestor, Agamemnon u. s. w. (s. auch u. p. 364 f.) -, unabhängig von jenen, nachweislich durch einen ganz komplizierten Entwicklungsprozess auf israelitischem Boden entstandenen Sagen bei einem anderen Volke zu einem Sagensystem mit einer wesentlich gleichen Reihe wesentlich gleicher Motive umbilden konnten. Folglich stammen die Sagen von Nestor. Agamemnon etc. aus Israel, sind sie Absenker der Sagen von Samuel, Saul u. s. w.

Aber nicht schlechthin von den uns bekannten israelitischen Sagen mit diesen Trägern. Denn in zahllosen Fällen bieten die griechischen Sagen Ursprünglicheres als die ihnen entsprechenden israelitischen. Nur zwei Beispiele: Aus dem uralten Seher Xisuthros, der Gilgamesch das Schicksal verkündet, und dem seinem Grabe entstiegenen Geiste des Eabani, der Gilgamesch offenbart, wie es in der Erde aussieht, ist — um zunächst dies Beispiel zu nennen — in der Saul-Samuel-Sage geworden der Geist des alten Propheten Samuel-Xisuthros-Eabani, der aus der Erde emporsteigt, Saul-Gilgamesch sein Schicksal verkündet und dass sein Tron

<sup>1)</sup> S. m. Gilgamesch-Epos in der Weltliteratur I p. 406 ff., 474 ff. u. s. w.

auf einen Anderen übergehn werde 1). Dafür hat die David-Sage an entsprechender Stelle lediglich, dass der Prophet Nathan daherkommt und sich der Bathseba und dann David-Gilgamesch gegenüber für die Tronfolge Salomo's und gegen die Adonia's erklärt2). Hierfür hat aber die Menelaus-Sage an entsprechender Stelle, dass der greise Meergott Proteus aus seinem Elemente emporsteigt und dem Menelaus-Gilgamesch allein 1. sein Schicksal verkündet und 2. ankündigt, dass Orestes demnächst Aegisthus töten werde, Orestes, der, diesem gegenüber ein Usurpator, in der Folge König wird. Und das zweite Beispiel: Für die Xisuthros-Tochter Abisag von Sunem ungenannten Vaters, die ich übrigens bereits in m. Buche3) für eine Xisuthros-Tochter erklären musste, ohne dass die David-Sage allein sie als solche kenntlich machte, hat die Menelaus-Sage die Eidothea, die ausdrücklich als Tochter des Proteus bezeichnet wird4), des Proteus, der ja auch ein Xisuthros ist! Damit sei's hier genug! Mehr unten p. 366 ff. und dereinst im zweiten Bande meines Buchs, wenn dessen Druck trotz der unsagbar kläglichen Haltung der daran interessierten Kreise dereinst möglich werden sollte.

Nachdem ich somit bereits in dieser Zeitschrift Band XVI p. 132 hatte behaupten können, dass die Menelaus-Sage auf die babylonische Gilgamesch-Sage zurückgehe, und in der Vorrede zu meinem Gilgamesch-Epos Band I p. XI, dass sie über Israel nach Griechenland gelangt sei, und nachdem ich ferner darnach in der Nationalzeitung vom 7. Juni 1907 auf gewisse Umstände hatte aufmerksam machen können, die eine Herkunft griechischer Sagen grade aus Südisrael erweisen, kann ich jetzt zum ersten Male die Herkunft einer ganzen langen griechischen Sagenreihe genau aus Südisrael feststellen, nämlich deren Ab-

<sup>1)</sup> S. m. Gilgamesch-Epos I p. 452 ff. u. s. w.

<sup>2)</sup> S. m. Gilgamesch-Epos I p. 517 ff.

<sup>3)</sup> S. ibid, p. 515 f.

<sup>4)</sup> Odyssee 4, 365 f.

stammung von den südisraelitischen Sagen von Samuel, Saul, David und Salomo. Das ist aber nur ein Fall von vielen. Denn ich würde in einem zweiten Bande m. oben mehrfach genannten Buchs nachweisen können, dass zunächst Sagen auch von Vorfahren von Nestor, Agamemnon und Menelaus sowie Achilles südisraelitische Sagen und zwar solche von Jakob 1) und Elkana, dem Vater Samuel's, bezw. von Abraham, Isaak, Jakob und Söhnen von ihm²) und von Jakob und Söhnen von ihm<sup>3</sup>) zur Voraussetzung haben; würde nachweisen können, dass zahllose andere griechische Sagen, u. A. alle grösseren Sagen, aus Israel und speziell Südisrael stammen, d. h. von älteren Formen uns bekannter südisraelitischer Sagen abzuleiten sind, und dass es andererseits nordisraelitische Sagen in Griechenland nicht gibt (vgl. den Sprechsaal des nächsten Heftes): würde nachweisen können, dass der ganze Aufbau der griechischen Sage von Anfang bis zu Ende völlig den Aufbau der israelitischen Sagen voraussetzt, soweit sie südisraelitisch sind! Und da die einzelnen Stockwerke dieses Baus aus babylonischen Sagen bestehen (s. schon m. Gilgamesch-Epos Band I und vgl. später Band II), dieser Aufbau aber wieder dem Aufbau babylonischer Sagen nachgebildet ist, so ist damit zugleich gesagt, dass das Gros der griechischen Sagen und deren Aufbau im letzten Grunde babylonischen Ursprungs sind! Dies wird ein etwas hartes Wort für manche Graeco-

<sup>1)</sup> Die Sage von Nestor's Vater Neleus ist vor Allem eine Jakob-Sage.

<sup>2)</sup> Tantalus ist z. B. ein Abraham, sein Sohn Pelops ein Isaak; Atreus, Thyestes und Chrysippus, Pelops' Söhne, entsprechen den drei Jakob-Söhnen Ruben, Juda und Joseph.

<sup>3)</sup> Aeacus, Achilles' Grossvater, ist ein Jakob, seine Söhne Telamon, Peleus und Phocus sind Doppelgänger von Atreus, Thyestes und Chrysippus und als solche Abbilder von den Jakob-Söhnen Ruben, Juda und Joseph, Peleus ist auch ein Joseph; Peleus' Gattin und Achilles' Mutter Thetis aber, in die Tochter des göttlichen Meergreises Nereus, ist als solche eine Thamar, der wir bereits in unserem Buche (p. 267 etc.) eine Tochter des vergöttlichten uralten Xisuthros im oder am Westmeere der Erde erkannten. Vgl. o. p. 361.

manen sein und schwer zu verwinden. Aber vor Tatsachen wird sich der Trotz der persönlichen Empfindungen schliesslich beugen müssen. Das Volk der Juden aber, das wir durch unsre Untersuchungen um die Autochthonie so gut wie ihrer gesamten Sagen gebracht haben, wird sich trösten dürfen an der Tatsache, dass es dem vielbewunderten Volke der Griechen seine grossen Nationalsagen geschenkt hat.

Die sich aus der oben abgedruckten Tabelle ergebenden Uebereinstimmungen sind wichtige Dinge für mich und Andere, deren Ohren geöffnet sind und die nicht in kindischem Eigensinn verharren. Für mich, für die Beurteilung meiner bisherigen Arbeiten über die Sagen der alten Völker springt durch die oben abgedruckte synoptische Tabelle auch noch verschiedenes Andere von einiger Wichtigkeit heraus.

Die bisher erschienenen ablehnenden Kritiken über mein Buch haben, soweit ich sie zu Gesicht bekommen habe oder doch von ihnen weiss¹), alle das mit einander gemein, dass sie mit einigen stereotyp wiederkehrenden Kindereien operieren. Ich habe z. B. in meinem Buche eine Reihe von Personenvertauschungen in der israelitischen Sage nachgewiesen, die gegenüber der ungeheuren Fülle von Ueberstimmungen in der Verteilung der Motive auf die Personen der babylonischen und der israelitischen Sagen gänzlich in den Hintergrund treten. Allein diese völlig harmlose Diskrepanz liefert Theologen und anderen zu den Gelehrten gezählten Herren ein Argument ersten Ranges gegen die Beweiskraft meiner Parallelen! Es ist, als ob man im Tollhause sässe! Haben denn all' diese Herren niemals



<sup>1)</sup> Meine Bemühungen darum, sie nach Möglichkeit in meinen Besitz, oder doch wenigstens unter die Augen zu bekommen, scheiterten z. T. einfach in der Art, dass man auf eine höfliche Bitte um einen Separatabzug nicht antwortete. Ein billiges Schutzmittel gegen einen Angegriffenen. Ob Dgl. ritterlich ist, dürste eine andere Frage sein. Aber von wie wenigen meiner Kritiker könnte ich sagen, dass sie mich ritterlich behandelt haben!

die Sagenkunde auch nur mit dem Aermel gestreift? Haben sie nie Geschichten erzählt, nie Geschichten gehört, und wissen sie wirklich nicht, sagt es ihnen ihr eigener Verstand wirklich garnicht, dass solche Personenvertauschungen bei der Entwicklung von Sagen ein unvermeidlicher Faktor sind? Nun, wir haben keine Neigung, den Herzenskündiger zu spielen. Wir legen jetzt aber mit Nachdruck den Finger auf unsre oben gegebenen Tabellen. lassen uns auf's engste zusammenhängende Sagen erkennen, und doch zeigen uns die griechischen Sagen gegenüber den israelitischen eine Personenvertauschung, die zum mindesten ebenso weit geht, wie in den israelitischen Sagen gegenüber den babylonischen. Was sagen die Herren Theologen und ihre Bundesgenossen zu diesem Tatbestande? Ihn zu verschweigen wird ihnen auf die Dauer doch wohl kaum gelingen. Doch lassen wir die Einfalt Einfalt und die Leichtfértigkeit Leichtfértigkeit sein. Mir ist Anderes wichtiger.

Man oder doch etliche meiner Leser werden wissen. dass ich in m. Gilgamesch-Epos Band I die Saul-Samuel-Sage ebensogut wie die David-Nathan-Sage (die David-Sage nach Abzug vor Allem der Syrer-Kriege, der Absalom- und der Seba-Sage) auf die babylonischen Sagen vor Allem von Gilgamesch und von Xisuthros, dem Helden der Flut, zurückgeführt habe 1). Andrerseits habe ich in den letzteren Sagen schon längst Vorbilder für die Agamemnon-Menelaus-Sage erkannt (vgl. o. p. 361), und zwar völlig unabhängig von den anderen Erkenntnissen, ohne eine Ahnung davon zu haben, dass diese Sage mit jenen israelitischen Sagen auf's engste zusammengehört. Dann fand ich, aber immer noch, ohne dieses Verhältnis zu bemerken, dass die Agamemnon-Menelaus-Sage und ebenso eine Reihe anderer griechischer dem Ursprunge nach babylonischer Sagen Entwicklungen aufweisen, die ihnen mit

<sup>1)</sup> S. l. c. p. 406 ff. und p. 474 ff.

einigen israelitischen und speziell südisraelitischen gemein sind, also auf israelitischen und spez. südisraelitischen Ursprung hindeuten (vgl. o. p. 360 ff.), dass speziell z. B. in der Menelaus-Sage der Widerhall der Ischtar-Gilgamesch-Episode des babylonischen Epos sich mit keinem Widerhall davon in der israelitischen Sage so eng berührt, wie mit dessen Widerhall in der südisraelitischen David-Sage (Aegisthus-Klytämnestra- und David-Bathseba-Episode). Und nun ergab sich, dass die Menelaos-Sage grade solchen von David in II Samuelis am genauesten entspricht und dass sich die ganze Geschichte von Samuel, Saul und David in I Samuelis und II Sam. 1-3 zum allergrössten Teile grade in Sagen wiederfindet, die mit der Menelaus-Sage auf's engste verknüpft sind! Und in bemerkenswerter, für mich allerdings lediglich selbstverständlicher Art gesellten sich jetzt grade die Stücke der beiden Sagenkreise als Parallelen, als Mutter und Tochter, zu einander, die ich längst völlig unabhängig von einander auf das jeweilig gleiche Stück der Ursagen hatte zurückführen müssen. Ich dächte, dass darin ein Beweis für die innere Notwendigkeit und Richtigkeit meiner Schlussfolgerungen und Ergebnisse wenigstens in dem uns augenblicklich beschäftigenden Falle liegt, vor dem jedes leichtfertige Urteil der grundsätzlich Verdammenden endlich verstummen müsste.

Allein noch mehr. Meine Analyse der Saul-David-Sage ist in allem Wesentlichen genau so einwandfrei, wie die aller anderen grossen israelitischen Sagen in meinem o. gen. Buche. Sie und sie mehr als die der allermeisten von mir analysierten Sagen wird aber auch weniger vorschnell Urteilende, die vielleicht sogar manche meiner anderen Sagenanalysen in m. Buche ganz plausibel oder gar einwandfrei und geglückt finden, oft genug bedenklich gemacht haben. Musste sie doch mehr als irgend eine der anderen Analysen ausser mit starken Schrumpfungen, und erheblichen Umbildungen vor Allem auch mit umfang-

reichen Einlagerungen fremden Ursprungs rechnen. Und nun begibt sich das Unerwartete, dass die griechische Samuel-Saul-David-Salomo-Sage«, für die aus der Gestalt einzelner ihrer Stücke eine Abstammung von einer älteren Gestalt unsrer Samuel-Saul-David-Salomo-Sage zu erschliessen ist, dass diese griechische Sagenreihe in einer überwältigenden Anzahl von Fällen im Unterschiede von unsrer Samuel- etc. -Sage wirklich das zeigt, was wir für eine ältere Gestalt von dieser erschliessen mussten; es ergibt sich z. B., dass in der griechischen Sagenreihe zwar die meisten grösseren Stücke vertreten sind, die wir zum ursprünglichen Bestande der entsprechenden israelitischen Sagen zählen mussten, dass sie aber sogut wie alle diejenigen grösseren Stücke nicht hat, die wir in unsrer Samuel- etc. -Sage als Eindringlinge betrachten mussten. Wieso, wird die nachfolgende Tabelle zeigen.

Nach unsrer Analyse der Sagen von Samuel bis Salomo

ist die Lade, die zugleich mit Weihgeschenken der Philister aus deren Lande herausgefahren wird, ein Abbild der babylonischen Sintflutarche, die mit vielem Vieh dahingetrieben wird, und dieses viele Vieh kehrt noch wieder in einer Reihe von Parallelen zu I Sam.6<sup>1</sup>);

war I Sam. 7, 2 ff. einmal die unmittelbare Fortsetzung von I Sam. 7, 1 und vorhergehh.<sup>2</sup>); In den Sagen von Nestor bis Orestes

finden wir, statt der Lade in I Sam. 6, zahlreiche Viehherden;

folgt der Reflex von I Sam. 7, 2 ff. un mittelbar auf den von I Sam. 7, 1 und vorhergehh.;

<sup>1)</sup> S. m. Gilgamesch-Epos in der Weltliteratur I p. 183; 145; 189; 242; 290 f.; 355. 2) Ibid. p. 434.

ist Saul's Auslosung zum Könige gegen die herrschende Meinung ein originaler Bestandteil derselben Saul-Sage, zu der z. B. auch Saul's Sieg über die Ammoniter und seine nachfolgende Ausrufung zum Könige und seine Tronbesteigung gehören');

geht Saul's Auslosung zum Könige durch Samuel auf eine Aufforderung zu einem Kampfe zurück, die an alle, anscheinend von Furcht erfüllten, Götter gerichtet ist<sup>2</sup>);

hat Saul nach einer äl-

ist ein Gegenstück zu dieser Auslosung ebensogut vertreten wie eines zu Saul's Sieg über die Ammoniter und eines dazu, dass er darnach König wird!);

wird der diesmal dem Saul entsprechende Ajax zum Kampfe ausgelost, nachdem vorher an alle Griechen die Aufforderung zu einem Kampfe ergangen ist und sich zuerst alle vor ihm gefürchtet haben;

wird der dem Ammoniter-

<sup>1)</sup> S.m. Gilgamesch-Epos I p. 422!

<sup>2)</sup> Ibid. p. 421.

<sup>1)</sup> Ein anderes Beispiel dafür, wie durch Homer die höhere Kritik an den Samuelis-Büchern zu Schanden wird: Nach ihr sollen - und das scheint wirklich sehr gut begründet zu sein - die zwei einander anscheinend ausschliessenden Erzählungen davon, wie David an Saul's Hof kommt, zwei verschiedenen literarischen Quellen angehören, die erst in unserem Text der Samuelis-Bücher zusammengearbeitet seien. beide Geschichten finden sich in der griechischen Sage wieder (s. o. p. 345 b Absatz 3 f.) und diese setzt, wie diese Tabelle lehrt, eine vor unserem hebräischen Texte liegende, ältere Gestalt der Sage, als die uns bekannte, voraus!

teren Gestalt seiner Sage die Ammoniter aus seinem Stammsitz und nicht aus Gilead vertrieben<sup>1</sup>);

ist die Absicht Saul's, seinen Sohn Jonathan zu töten, und die Lösung Jonathan's durch das Volk entstanden aus der Absicht Saul's bezw. eines Vorgängers von ihm in seiner Sage, seinen ältesten Sohn [oder eine Tochter] zu opfern, und der Opferung eines Ersatzopfers für diesen [bezw. diese]<sup>2</sup>);

ist David's Kampf gegen den Riesen Goliath in I Sam. 17 (vor seiner — zweiten — Aufnahme am Hofe Saul's) ein Eindringling<sup>3</sup>); König Nahas entsprechende Thyestes aus der Vaterstadt und späteren Residenz des dem Saul entsprechenden Agamemnon vertrieben;

will in der Parallele zu I Sam. 14,44 f. Agamemnon-Saul seine eigene Tochter opfern, wird aber statt ihrer ein Ersatzopfer geopfert;

steht an entsprechender Stelle die unbeabsichtigte Tötung eines Knaben durch Patroclus nach vorangegangener Erregung seines Zornes<sup>1</sup>);

<sup>1)</sup> S.m. Gilgamesch-Epos I p. 759.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 429; 718; 761 f.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 438 und p. 508.

<sup>1)</sup> Da Patroclus-David's Aufnahme am Hofe Peleus-Saul's der Jakob's bei Laban entspricht (s. m. Gilg.-Epos I p. 439 ff.), so dürfte dieser Zorn des Patroclus mit dem Grolle Esau's gegen Jakob zusammenhängen, der Jakob zur Flucht nach Haran veranlasst. Und da ferner Jakob's Flucht nach Haran die Mosis nach Midian entspricht (ibid. p. 225 f.), so dürfte weiter der Knabe, den Patroclus vor seiner Flucht erschlägt, ein Gegenstück zu dem Aegypter sein, den Moses vor seiner Flucht nach Midian erschlägt. In der David-Sage in I Sam, wäre

geht David's Aufnahme am Hofe König Saul's auf eine Ankunft nach vorhergehender Flucht zurück<sup>1</sup>);

ist der Inhalt von I Sam. 20; 23 und 24 ohne Parallele in der Ursage, also wohl novellistischen Charakters und sekundär;

sind in I Sam. 30 zwei Weiber, die weggeführt und wieder befreit werden, an die Stelle eines Weibes getreten<sup>2</sup>);

war die Schlacht, in der Saul und Jonathan fallen, einst eine gegen die Amalekiter, wurde also einmal Saul von einem Angehörigen des Volks getötet, gegen den er seine letzte Schlacht kämpft<sup>3</sup>);

ist die Nachricht über Saul's Tod in I Sam. 31 gegenüber der in II Sam. 1 z. T. sekundär und diese die verhältnismässig ursprünglichere<sup>4</sup>);

ist II Sam. 5 ohne Vorbild in der Ursage;

folgt die dieser Aufnahme entsprechende Aufnahme des Patroclus am Hofe des Königs Peleus auf eine Flucht;

fehlen an entsprechender Stelle und überhaupt Parallelen dazu;

sind diese zwei Weiber durch nur eines, nämlich Helena, vertreten;

ist der Kampf, in dem der (dem Saul und) dem Jonathan entsprechende Patroclus fällt, eine Episode des Krieges gegen Troja, der auch dem Amalekiter-KampfeSaul'sentspricht, und wird Patroclus von einem Trojaner getötet;

ist die Tötung des Patroclus durch Hector ein Gegenstück zur Tötung Saul's nach II Sam. 1;

fehlt ein Gegenstück zu II Sam. 5;

also David's Kampf gegen Goliath an die Stelle irgend eines schon darin vorliegenden Totschlags getreten, Vgl. l. c. p. 528.

S. m. Gilgamesch-Epos I p. 440;
 225 ff.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 466 f.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 638 ff.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 470 und 739.

ist II Sam. 6 vielleicht ein sekundärer Bestandteil<sup>1</sup>);

ist II Sam. 7 ohne Vorbild in der Ursage<sup>2</sup>);

ist II Sam. 8 ohne Vorbild in der Ursage und wohl ein Eindringling aus der Geschichte Salmanassar's II.3);

ist II Sam. 9 ohne Vorbild in der Ursage<sup>4</sup>);

ist II Sam. 10 ohne Vorbild in der Ursage und wohl ein Eindringling aus der Geschichte Salmanassar's II. 5);

müsste der Prophet Nathan nach der Ursage und israelitischen Parallelsagen hinter II Sam. 12 (Strafrede Nathan's und Eroberung von Rabba) sterben<sup>6</sup>);

ist die ganze Absalom-Geschichte in II Sam. 13—19 ein Fremdkörper in der übrigen David-Sage<sup>7</sup>);

ist die Seba-Geschichte in II Sam. 20 ein Fremdfehlt ein Gegenstück zu II Sam. 6;

fehlt ein Gegenstück zu II Sam. 7;

fehlt ein Gegenstück zu II Sam. 8;

fehlt ein Gegenstück zu II Sam. 9;

fehlt ein Gegenstück zu II Sam. 10;

erfolgt der Tod des dem Nathan entsprechenden Sängers nach seinen der Strafrede Nathan's entsprechenden Ermahnungen;

fehlt ein Gegenstück von ihr;

fehlt ein Gegenstück zu ihr:

<sup>1)</sup> S. m. Gilgamesch - Epos I p. 490 ff.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 492.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 492 und p. 551 ff.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 492.

<sup>5)</sup> Ibid. p. 492 und p. 551 ff.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 502.

<sup>7)</sup> Ibid. p. 501 und p. 526 ff.

körper in der übrigen David-Sage<sup>1</sup>);

gehört die dem Ausbruch einer Hungersnot folgende Auslieferung der 7 Sauliden in II Sam. 21 mit der Niedermetzelung der Einwohner von Nob sowie der Flucht des Abjathar zusammen, indem die in II Sam. 21 erzählte Ausrottung der Gibeoniten mit der Niedermetzelung der Einwohner von Nob identisch ist<sup>2</sup>);

ist die Hungersnot von II Sam. 21 in einem Punkte mit der zu Elias' Zeit vergleichbar, die einer Hungersnot bezw. 3 Hungersnöten zu Xisuthros' Zeit entspricht<sup>3</sup>);

müsste statt Joab's eigentlich David selbst bis nach Phönizien gelangen<sup>4</sup>);

könnte die Pest von II Sam. 24 die zur Zeit des Xisuthros sein<sup>5</sup>); folgt die auch der Hungersnot entsprechende Pest unmittelbar auf den Reflex der Flucht des Abjathar als dessen Folge;

tritt die auch der Hungersnot von II Sam. 21 entsprechende Pest an einer Stelle auf, die es erlaubt, in ihr eine Xisuthros-Hungersnot zu erkennen, nämlich um die Zeit der Rückgabe der Chryseis-Merab, parallel dem, dass Eabani den Verkehr mit der Hierodule abbricht<sup>1</sup>);

gelangtderdem Davidentsprechende Menelaus selbst nach Phönizien;

ist diese Pest mit der Hungersnot von II Sam. 21 verschmolzen, die in unsrer

<sup>1)</sup> S. m. Gilgamesch - Epos I p. 501 f. und p. 541 ff.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 483 und p. 503 ff.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 503 Anm, 1 und p. 613.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 513.

<sup>5)</sup> Ibid. p. 514 f.

<sup>1)</sup> S. m. Gilgamesch - Epos I p. 131 ff.; 137 ff. u. s. w.

entspricht die Abisag von Sunem in I Kön. 1, 3 einer Tochter des Xisuthros<sup>1</sup>);

ist der Prophet Nathan in I Kön. 1 als ein Gegenstück zu Samuel in I Sam. 28 und anderen Gestalten der israelitischen Sage ein Xisuthros-Eabani<sup>2</sup>);

ist Adonia, der Sohn David's, ursprünglich wohl erst nach dem Tode David's König geworden und zwar als sein Nachfolger<sup>3</sup>);

ist Salomo ursprünglich ein Usurpator und nicht David's Sohn gewesen+);

ist ein grosser Teil der sogen. Geschichte Salomo's griechischen Sage wenigstens ungefähr am Platze einer Xisuthros - Hungersnot steht<sup>1</sup>);

ist die der Abisag entsprechende Eidothea eine Tochter des Proteus, der auch ein Xisuthros ist, ebenso wie der ihm entsprechende Nathan;

ist der dem Propheten Nathan entsprechende alte Proteus fraglos ein Xisuthros-Eabani, insofern er ein alter Mann ist und an einer ganz bestimmten Stelle der Sage emporkommt und dem Menelaus-Gilgamesch sein Schicksal verkündigt<sup>2</sup>);

ist der dem Adonia entsprechende Aletes erst nach seines Vaters Aegisthus Tode König geworden als dessen Nachfolger;

ist der dem Salomo entsprechende Orestes seinen zwei Vorgängern gegenüber ein Usurpator und nicht Aegisthus-David's Sohn;

fehlt jenseits der Ermordung des Aletes und von

<sup>1)</sup> S. m. Gilgamesch-Epos I p. 516.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 517 ff.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 523.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 523 f.

<sup>1)</sup> S. o. p. 371b Absatz 2.

<sup>2)</sup> S. o. p. 360 f.

aus der Geschichte Tiglathpileser's >III. « entlehnt, also wohl verhältnismässig jung¹). Orestes' Tronbesteigung ein Gegenstück zur sogen. Geschichte Salomo's<sup>2</sup>).

Ich denke, das genügt. Es genügt, meine ich, als eine, völlig unvorhergesehene, Genugtuung für mich. Es genügt aber auch als ein Beweis dafür, dass wir auf griechischem Boden Kontrollen für die alttestamentliche Literarkritik haben, die für die Alttestamentler keineswegs durchweg erfreulich sind und wahrlich nicht das Vertrauen zu ihr zu stärken vermögen. Nun, oben haben wir nur einer solchen Kontrolle gedacht. Es gibt deren aber sehr viele mehr. Und andrerseits ist jetzt u. A. auch das Rüstzeug da, um gar viele recht wichtige literarkritische Fragen der griechischen Philologie völlig neu untersuchen und deren bisherige Lösungsversuche als verfehlt zurückweisen zu können.

Man sollte also meinen, dass das Vorstehende für Jeden. der es gelesen, auch ohne jede Kenntnis meines Buchs ausreichen müsste, um ihm klarzumachen, dass ich der zügellose Phantast nicht bin, als der ich seit Jahr und Tag extra muros und, leider, leider, auch intra, von Theologen und Philologen, privatim und vom Katheder herab. denen. die selbst kein Urteil haben oder nicht zu meinem Buche gelangen können, dargestellt werde. Eine solche Ansicht wäre indes wirklich zügellos phantastisch. Denn in Sachen Gilgamesch's hört bei den Meisten jede gesunde Vernunft, jede Logik auf, treten bei den Meisten die Gesetze wissenschaftlichen Denkens, die sie sonst selber befolgen und lehren, ausser Funktion. Allzu stark, allzu vernichtend werden so viele ehrwürdige wichtigste Dogmen des Glaubens und der Wissenschaft von meinen Untersuchungsresultaten getroffen, als dass die Urteilskraft das sich aufbäumende Gemüt niederzwingen könnte. Und dieser neue Fund wird darum wohl auch, wie alle, alle seine

<sup>1)</sup> S. m. Gilgamesch-Epos I p. 566.

<sup>2)</sup> Vgl. ibid, p. 524 f.

## 374 P. Jensen, Von Nestor-Samuel bis zu Orestes-Salomo.

Vorgänger, mit dem billigen Spotte des prinzipiellen, nicht lernen wollenden Gegners, mit der brutalen Gewalt, zu deren Anwendung die Zugehörigkeit zu einer grösseren oder kleineren Clique das Recht gibt, mit dem verächtlichen Schweigen des gesättigten Gelehrsamkeitsbeamten niedergezwungen werden. Indes vielleicht gibt es doch unter den gelehrten Nichtfachleuten den Einen oder Anderen, den das Vorstehende zum Nachdenken zwingt und der in sich den Beruf fühlt, an seinem Teile mitzuwirken, dass des Unrechts endlich ein Ende werde, dass die von mir erzielten Untersuchungsresultate endlich dort zu ihrem Rechte kommen, wo sie das Recht haben, beachtet und durchaus ernst genommen zu werden. Aber das wäre eine märchenhafte Perspektive. Und wir leben ja nun einmal in keiner Märchenwelt.

## Aramäische Inschriften.

Von Th. Nöldeke.

Der zweite Teil von Pognon's Inschriftenwerk ist dem ersten, über den ich oben, S. 151 ff. berichtet habe. rasch gefolgt. 1) Das bei weitem bedeutsamste Stück darin ist das Dokument, auf das ich nach einer kurzen Mitteilung Pognon's schon bei jener Besprechung als auf seine neue grosse Ueberraschunge aufmerksam machen konnte. Das ist die umfangreiche Inschrift des Königs זכר von Hamāt und לעש, worin er namentlich von seinen Kämpfen mit der Liga spricht, die Barhadad, Sohn Hazael's, König von Aram, gegen ihn zustande gebracht hatte. Diesen Barhadad (hebraisiert Benhadad) kennen wir als König von Damaskus aus 2 Kön. 13, 3, 24 f. und Amos 1, 4.2) Die Inschrift fällt, wie der Herausgeber nachweist, in den Anfang des 8. Jahrhunderts, ist somit der älteste bekannte aramäische Text, älter als die Inschriften von Zengirli und Nērab und nur etwa ein Jahrhundert jünger als die Mesa's. Freilich haben wir bloss zwei grosse Bruchstücke, von denen auch nicht eine Zeile ganz vollständig erhalten ist; doch hofft Pognon noch in die Lage zu kommen, weitere dazugehörige Fragmente aufzufinden. Damit ihm darin nicht ein Andrer zuvorkomme, verschweigt er

<sup>1)</sup> Inscriptions sémitiques de la Syrie, de la Mésopotamie et de la région de Mossoul par H. Pognon. Seconde partie. Paris (Lecoffre) 1908 (S. 101—228. Tab. V—XI. XXVI—XLI. Gross-Quart).

<sup>2)</sup> Jer. 49, 24 wiederholt nur die Stelle des Amos.

den Fundort. Das ist ihm kaum zu verdenken; nur darf man erwarten, dass er die Angabe des Ortes irgendwo sicher deponiert hat, damit dieser nicht auch für den Fall verloren gehe, dass er — quod absit! — vor der Wiederaufnahme der Untersuchung an Ort und Stelle das gemeine Schicksal der Menschen teilen sollte. Was von der Inschrift gut erhalten, ist aber vollkommen lesbar. Die Buchstaben sind ganz klar, und wo nicht etwa kleine Beschädigungen in Anschlag zu bringen, sind selbst ¬ und ¬ immer deutlich verschieden, obwohl das ¬ nicht mehr das einfache Dreieck Mesa's und der Griechen ist, sondern rechts einen kleinen Schaft hat. Das Verständnis wird noch dadurch sehr erleichtert, dass die einzelnen Worte durch einen Strich abgeteilt werden.

Den Namen 721 spricht Pognon Zakir aus, weil diese Form auf assyrischen Inschriften vorkomme, ohne aber damit zu behaupten, dass das richtig sein müsse; er kann ja z. B. auch אבור gelautet haben, wie mehrere Leute im A.T. und besonders in den jüdisch-aramäischen Papyri heissen. Dieser Mann errichtete dem (Gotte) אלור eine hohe Stele mit der grossen Inschrift. Er war also König der Stadt Hamat, deren einst hohe Bedeutung uns schon aus dem A.T. bekannt ist, und des uns unbekannten לעש. Pognon möchte dieses mit pan Emisa identifizieren. Das ist mir recht zweifelhaft. Ein لَعْس führt Jagūt auf; leider nur mit der Erklärung اسم مَوْضِع, so dass wir nicht einmal wissen können, ob es sich um denselben Ort handelt, geschweige, wo er lag. An der Spitze der mehr als zehn feindlichen Fürsten steht, wie gesagt, der König Barhadad, der hier, wie im A.T., schlechthin »König von Aram« genannt wird. Die dominierende Stellung von Damaskus tritt damit ganz hervor. Aber sonst zeigt sich hier wieder die für Syrien zu allen Zeiten charakteristische politische Zersplitterung, die nur so lange verschwindet, wie eine fremde

Macht das ganze Land zusammenhält. Mehrere dieser kleinen Staaten kennen wir. עמק dürfen wir gewiss für die sumpfige Niederung bei Antiochia halten, die bei Polybius 5, 59, 10 'Αμύκης πεδίον, bei Malalas (Oxon.) 1, 257 'Aμύκη, bei den Syrern خصعا الهموما oder schlechtweg Martyr. 2, 291, 10. 359, 40, bei den Arabern (wie Belādhorī 162, 1; Jāq. s. v. und so noch heute) العَبْق heisst. נרגוסו, das auch in der Panamu-Inschrift vorkommt, möchte auch ich, wie Sachau, mit جُرْجوه identifizieren, das eben in der Nachbarschaft dieses 'Amg lag Belädhori 159 ff. 1) kennen wir aus der »Bauinschrift« des בררכב. Unbekannt ist מלי Ein König wird nur mit seinem Personennamen genannt ברגש; die anderen Namen sind leider ganz oder fast ganz zerstört. Die Verbündeten, oder wahrscheinlich nur sieben von ihnen, belagerten die Stadt חורך. worin Pognon sofort das Zach. 9, 1 genannte חדרך erkannt hat. Dieses hat Delitzsch, Paradies 279 mit dem keilschriftlichen Hatarika gleichgestellt (das Pognon lieber Hatark sprechen will). Leider kennen wir aber die Lage dieses Ortes nicht. Von den schon durch Gesenius im Thesaurus zusammengestellten alten Zeugnissen ist höchstens das des R. Jose ben Darmusqīth2) brauchbar, der feierlich erklärt, אררך sei ein Ort in (dem Gebiet von) Damaskus, seiner Ganz sicher ist das aber auch nicht: es könnte Heimat. sich um eine spätere Lokalisierung eines biblischen Namens handeln. Die andern Angaben sind einfach aus der Bibelstelle selbst erschlossen. Als die Belagerung schon weit gediehen war, flehte der König zum בעל שמין, und der verhiess ihm Rettung: er habe ihn ja zum König eingesetzt. Es wird hier gegangen sein wie so oft in Koalitions-

<sup>1)</sup> Ueber die daher stammenden Abeladhori manches. Zwischen dem, was er erzählt, und der Stele lagen freilich beinahe anderthalbtausend Jahre.

<sup>2)</sup> דרמוסקית wird die richtige Form sein, nicht דרמוסקית.

kriegen alter und neuer Zeit. Die Kräfte des damascenischen und der nordsyrischen Staaten wären doch gewiss denen des יובר überlegen gewesen, wenn sie auf die Dauer zusammengehalten hätten. Der König erzählt dann noch, dass er Tempel בחי שלחן und anderes (nicht recht Verständliches) erbaut habe. Der Schluss der Inschrift ist zwar arg verstümmelt, aber es ist doch deutlich, dass darin jedem, der selbst oder durch einen Beauftragten den Namen des Stifters austilge oder die Stele wegschaffe, die Rache einer ganzen Anzahl von Göttern angedroht wird.

Diese alten Semiten sind einander doch recht ähnlich! Der König erhebt bittend seine Hände zu dem Gott, der ihm die Herrschaft verliehen hat, und dieser antwortet« ihm gnädig: ganz wie wir es in Israel finden. Nur dass dem »Himmelsherrn« die Eifersucht Jahwe's fehlt und er andre Götter neben sich duldet. Gern wüsste man Näheres über den Gott אלוד. dem das ganze Monument gewidmet und »vor dem« es aufgestellt ist, während doch der Hauptgott ist. In der Reihe der Götter am Schluss folgt jener auf diesen, wenn nämlich Pognon, wie wahrscheinlich, Recht hat, hier או zu [לור] zu ergänzen. Mir ist bei diesem Namen der des ersten mythischen Königs bei Berossus Αλωρος eingefallen; doch lege ich darauf kein Gewicht. Ganz sicher bin ich übrigens nicht. ob der Gott nicht אלוד zu lesen ist. י) Der >Himmelsherr« bestätigt dem 721, dass er ihm die Herrschaft verliehen habe: er war eben allem Anschein nach ein Usurpator. daher nennt er seinen Vater nicht: darauf macht Pognon aufmerksam.

Wären von der Inschrift nur gewisse Stellen erhalten, so würden wir sie für phönizisch oder hebräisch halten. Namentlich könnte niemand an eine andre Sprache als die hebräische denken, hätten wir daraus bloss die Worte

ı) Selbstverständlich darf man bei einem nordsemitischen Gott nicht den arabischen عُرِدُ أَوْقَ heranziehen und etwa مَا الْهِمُ الْهِمُ الْهِمُ الْهِمُ الْهُمُ الْهُمُ الْهُمُ الْهُمُ الْهُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

ואשא ידי אל בעלשומיון ויענני בעל שמיון. Aber die Inschrift ist aramäisch. Ein einziger Ausdruck wie בל מלביא alle Könige« oder געבא ונה diese Stele« genügt, das festzustellen. Wie in den alten nordsyrischen Inschriften entspricht hier dem arab. ל noch t, nicht ק (in יו = יד: dieser«; אל תוחל sfürchte dich nicht« I, ואַ und in den Namen אל תוחל und חורך) und dem ש nicht ה, sondern ש (in אשר Spur« II, 15); für ف steht, wie zu erwarten, nicht y, sondern ٦ in ארק »Erde«.2) Auffällig ist aber schon das öfter vorkommende אית als Objektzeichen wie im Phönizischen. Dass das hebr. אָת (אוֹח) und das spätere מַ בֹּי aus tjāt entstanden sei, durfte man freilich schon früher annehmen. Das verbietende אַל I, 13 kennen wir nicht bloss aus Daniel und der Hadad-Inschrift, sondern auch als aramäisches Ideogramm im Pehlevi, wo es mā ausgesprochen wird. Die Präposition אָל I, וו findet sich, worauf Pognon hinweist, auch auf dem ägyptischen Papyrus CIS II, 144, 1.4) Ebenso darf uns im Aramäischen איש I, 2, wenn es = איש ist, nicht mehr befremden, da das Wort auch im ägyptischen Aramäisch vorkommt. Aber höchst auffallend ist >denn« I, 13 und noch weit mehr das 1 conversivum in der oben zitierten Stelle (ביאמר und in ויאמר I, 15. Diese Verbindung kennen wir ja ausser im Hebräischen nur noch bei Mesa, nicht einmal im Phönizischen. Freilich bleibt sonst auch hier das Perfekt nach i in der Erzählung: und er vereinigte« I, 4; שמו >und sie legten« I, 9; שות יוחרמו >und machten hoch (I, וס; ווֹהרמו >und machten

<sup>1)</sup> Hebräisch Job 32, 6. Im arab. قَحْل Blutseindschaft, Blutrache« ist die Bedeutung anders gewandt.

<sup>2)</sup> Ueber diese Lautverhältnisse s. ZDMG 47, 100 ff.

<sup>3)</sup> S. meine Syrische Grammatik § 287 Anm.

<sup>4)</sup> Dies, doch längst bekannte, Dokument hatte ich übersehen, als ich oben, S. 191 Bedenken gegen die Lesung K im SACHAU'schen Papyrus erhob. Damit will ich allerdings nicht sagen, dass die Stelle nicht noch einmal peinlich genau untersucht werden sollte.

tief ( I, 10; הומפתה ) und ich fügte hinzu ( II, 4; השמחה ) und ich machte ihn ( II, 6; ישמחה ) und ich baute ( II, 10; einige wenige, nicht völlig sichere Fälle führe ich nicht mit auf. Man darf vielleicht annehmen, dass der Gebrauch des 's conversivum sich in dieser Sprache auf gewisse feierliche Redensarten und das ganz gewöhnliche יואמר beschränkte. ')

Pognon gibt die grosse Inschrift im Lichtdruck und in einer Handzeichnung. Ich muss gestehen, dass ich, wenn ich allein auf ersteren angewiesen wäre, nur weniges sicher lesen könnte. Es kommt freilich viel darauf an, dem Lichtdruck die richtige Beleuchtung oder die richtige Beschattung zu geben. Dann dient er trefflich zur Kontrole oder vielmehr zur Bestätigung der höchst sorgfältigen Handzeichnung.

Ich hatte mich, wie ich das bei Inschriften zu tun pflege, zuerst nur an das Faksimile gehalten, mir davon eine Transskription gemacht mit den selbstverständlichen Ergänzungen und dann das Ganze zu verstehen gesucht. Erst danach sah ich mir Pognon's Bearbeitung an. Natürlich stimmte das Meiste überein; dies oder jenes in meiner Auffassung, was mir gar nicht so auf der Hand zu liegen schien, fand ich doch auch schon bei Pognon, und dazu hatte er allerlei besser erkannt als ich. An seiner Erklärung werden gewiss immer nur unbedeutende Verbesserungen anzubringen sein, wenn uns nicht durch neue Funde neues Licht zu Teil wird. Leider lässt sich keine bestimmte Zahl für die Buchstaben der einzelnen Zeile nachweisen; eine solche wäre uns bei der Ergänzung wohl sehr förderlich.

Ich gebe nun noch einige Bemerkungen zu Einzelheiten unsrer Inschrift.

I) Bei »er sprach« kommen in semitischen Sprachen auch sonst Abweichungen von der gewöhnlichen Syntax vor, z. B. in اُمُنْة , الله , Vgl. Mand. Gramm. S. 371.

- I, 2. Was אש ענה אנה bedeutet, bleibt recht zweifelhaft. Sollte es am Ende zu übersetzen sein: ⇒ich bin ein demütiger Mann«?, nämlich der Gottheit gegenüber, vgl. عان ; خلف ; עָנִי ,עָנִי u. s. w. Das Folgende »und (resp. »so«; »darum«; arabisch → [half mir] der Himmelsherr u. s. w. « würde gut dazu passen.¹)
- I, 4. Das unerklärliche ההן könnte möglicherweise יְהָן resp. יְהָן > und es ging « gelesen werden (ל für נוֹיהן.). Freilich wäre die Anreihung eines Perfekts mit i an das Imperfekt mit dem i conversivum seltsam, aber kennen wir denn die Syntax dieser Sprache genauer? Natürlich gebe ich auch diese Vermutung gern für eine bessere hin.
- I, 5 ff. מחנתה >sein Lager oder >sein Heer (im jüngeren Aramäisch משריחה) wird etwa מַחְנָחָה, der Plural l. 9 מַחְנָחָה zu sprechen sein. Beachte den stat. absol. Panamu 16.

I, 10 שר Mauer«. Pognon bemerkt mit Recht, dass die Inschrift in geschlossner Silbe (einfache) Vokale nicht durch Vokalbuchstaben bezeichnet, aber es scheint mir

ו) [Auch Halkvy in Rev. sém. 1908, 246 setzt den Ausdruck = אַני U. Korrekturnachtrag ]

<sup>2)</sup> Speziell das Ausdrücken des letzten Milchgehalts im Euter Ahl-WARDT's Belädhori 224; Ibn Sa'd 4, 1, 174, 1; Lisän 7, 22 f.

nicht nötig, daraus zu schliessen, dass die langen Vokale in solchen Silben immer verkürzt wurden. Die Schreibung ביח (stat. constr.), שמין sich baute« bietet freilich noch kein durchschlagendes Argument gegen seine Annahme; denn da könnte man allenfalls noch den Diphthong ai oder ei gesprochen haben.

ערר[ק] אורים. Der Gott redet durch אין und durch ערר[ק] ערר[ק] אורים אורים אוין אוין אוין שווין אוין אוין אויין אוייין אוייין אויין אוייין אויין אויין אויין אויין אויין אויין אויין אויין אויין אוי

I, 14. In ארצלן אורצלן אור rette dich ist eine Umsetzung von Konsonanten anzunehmen, denn das Wort wird zu שבא .תוֹלְץ u. s. w. gehören,²) nicht zu בבא auswählen «.³)

II, 5. [הוֹחֹתוֹם ist wohl sein heiliger Platz«, sein Festplatz«. אשרים שלים שלים שלים אורים ווא Weg«, ursprünglich wohl spilgerweg«, passt hier nicht, aber der Ortsname ווֹבּבּבּבּׁשׁ, noch heute Elmehagge im Gebiet von Damaskus ZDMG 29, 432 wird dieselbe Grundbedeutung haben wie das Wort unsrer Inschrift.

II, 8. Ich habe grosse Bedenken dagegen, סניא אל als >diese Feinde« aufzufassen, obgleich sich das wohl jedem Leser zunächst aufdrängt. Dass zur Zeit unsrer In-

Das Wort kommt öfter in den Targumen vor. Barhebraeus, Kirchengesch. 1, 305 hat es aus einer Quelle des 8. Jahrhunderts, gibt aber, als zu einem nicht mehr gebräuchlichen Ausdruck, eine Erklärung dazu.

<sup>2)</sup> Auch خالص »rein« ist dazu zu stellen.

<sup>3)</sup> Mand, und neusyr. אוֹן scheint = בע zu sein. Andere Umsetzungen s. Mand. Gramm. S. 74. Meistens handelt es sich da um r oder l.

schrift der Laut des שׁ schon mit dem des D zusammengefallen wäre, so dass man dafür bald historisch jenen, bald phonetisch diesen geschrieben hätte, wie in palmyrenischen und in späteren jüdischen Texten, ist sehr unwahrscheinlich. Ferner wahrt die Inschrift das konsonantische nals 3. Radikal selbst in אַרְּאָט schlagen , und sollte ihn in אַשׁ aufgegeben haben, während doch gerade bei dieser Wurzel sogar das Syrische das noch mehrfach hält z. B.: אָשִׁילָן, אָבִּישׁ, אָבִישׁן. Freilich weiss ich durchaus nicht, was dies אַיִּט bedeutet. Ist es sicher, dass vorher der Wortabteiler steht und nicht etwa das Bruchstück eines ersten Buchstabens?

II, 16. Am Ende ergänze ich mit ziemlicher Sicherheit statt אושם, das mir ebenfalls zuerst einfiel, [ששוש]
Name«, eine Form, die auch die Hadad-Inschrift 16 und
zo bietet.

II, 23 ff. Zu beachten, dass, wie auch sonst wohl שמש die Sonne« und שהר der Mond«, so hier sogar ארק die

<sup>1)</sup> Natürlich war hier das | zur Zeit, da die Orthographie der edessenischen Konsonantenschrift festgestellt wurde, noch lautbar.

<sup>2)</sup> Amraalqais 34, 1; مَناص »Zuflucht« Sūra 38, 2; قويص »Bewegung« Abū Zaid 139, 4. Vgl. Lisān 8, 371 f.

<sup>3)</sup> ב'פישי schwanken, baumeln u. s. w.« (gut zu belegen) ist hiervon zu trennen, da ihm assyr. מנישי gegenübersteht (s. Delitzsch s. v.), also die aramäische und hebräische Form auch whaben müsste.

Erde ohne das Zeichen des stat. emphat., also als durch sich selbst determinierter Eigenname erscheint.

Das Werk Pognon's enthält noch einige andre ältere. wenn auch nicht annähernd so alte, aramäische Inschriften. Leider lässt sich mit den beiden, die unter ihnen wieder die ältesten sind, wenig machen, da die Schrift zu undeutlich und der Text zu sehr verstümmelt ist. Die von Sari (im Tur 'Abdin) nr. 60 ist datiert vom Jahre 547 (oder 548 oder 549). Pognon nimmt Anstand, die Zahl auf die Seleucidenära zu beziehen, da die Schriftzüge älter zu sein scheinen als 235-238 n. Chr., aber wir kennen keine im Leben wirklich angewandte frühere Aera als jene. Aera Nabonassar's, an die er denkt, ist, soviel wir wissen, nur von Gelehrten gebraucht worden. - Von der Inschrift von »Hassan Kef«1) (nr. 61) ist es Pognon's Scharfsinn zwar gelungen, ein fast vollständiges Alphabet zusammenzustellen, das u. A. Berührungen mit der Pehlevischrift zeigt, und auch einige Stellen zu erklären, aber ein zusammenhängender Sinn ist nicht zu erlangen, und die von ihm ermittelten Eigennamen sehen zum Teil etwas bedenklich aus.

Nrr. 57, 58, 87—91, 118 sind altedessenisch; zum Teil waren sie schon bekannt, aber eine neue genaue Abbildung ist immer mit Dank anzunehmen. In 88 kann معند nur >seine Mutterschwester« bedeuten, nicht etwa auch >seine Konkubine«. Für محدد >weibliches Abbild« verzeichnet PSm. 3408 ganz unten doch zwei syrische Belege.<sup>2</sup>)

I) Man scheint das alte »Steinburga المسلم (so öfter; vermutlich aber auch عصن كَيْفًا (مس عادا (Cefas Not. dign. or. XXXIV; rò Kipas [Genitivform] Procop, Aedif. 2, 4) jetzt wirklich Hasan Kēf zu nennen.

<sup>2)</sup> Die höchst interessante Stelle aus Bar Koni, die Pognon S. 181 gibt, um hand in einem syrischen Text nachzuweisen, oder aber ihre Quelle haben die Glossare ausgebeutet. Namentlich s. BB 2070. Beachte u. A. das stehende onid »er (der Eber) zerriss ihn« BB 2070 ult. 2087, 9;

Etwas ältere kirchliche Inschriften aus dem Gebiet von Antiochia sind nr. 82, 83, 85. Letztere weicht allerdings in ihrer Ausdrucksweise so von dem Bekannten ab, dass wir sie wohl mit Pognon irgend einer Sekte zuschreiben müssen. Das undeutliche Wort nach muss ich übrigens, wie Littmann, lesen, nicht lei; s. Littmann's überzeugende Auseinandersetzung S. 24 der Semitic Inscriptions. Ebenso scheint mir in nr. 82 der allerdings sehr undeutlich geschriebene Schluss mit Littmann les (oder les land) gelesen werden zu müssen. Lide gibt doch keinen passenden Sinn. — Zu beachten, dass in der antiochenischen Diözese zum Teil eine eigne Orthographie herrschte; namentlich fehlt da oft das e als Bezeichnung des kurzen u. 1) Das darf man nicht als Fehler ansehn.

Die grosse Menge der Inschriften auch dieses Teils rührt von mesopotamischen Mönchen des Mittelalters her, und zwar sind es überwiegend Grabschriften. Die meisten sind wenig sorgfältig geschrieben, einige sehr schlecht und mit groben Fehlern. So steht in nr. 94 nicht bloss poop, für poop, sondern sogar für poop! Gut ausgeführt ist nr. 115, Grabschrift eines »Schreibers und Lehrers«, eingemeisselt von seinem Sohne, der gewiss auch ein ordentlicher »Schreiber« war. Wie die Kopisten syrischer Bücher ihr Werk mit gezierter Demut in den Unterschriften gern mit allerlei wunderlichen Worten als Sudelei be-



Barh. zu Ez. 8, 14, dessen Bericht allerdings in einem Punkte ursprünglicher ist. Dies ji, das von ji »vollstopsen« zu trennen, ist sehr selten.

<sup>1)</sup> Sollte die berühmte sinaitische Evangelienhandschrift, welche ein solches o auch oft auslässt, aus dieser Diözese stammen?

Einige dieser Inschriften enthalten historische Angaben, die zum Teil nicht unwichtig sind. Freilich erzählen sie nur ausnahmsweise Erfreuliches, wie dass tatarische<sup>2</sup>) Plünderer durch die Scheu vor den Gebeinen eines Heiligen aus Wölfen zu Lämmern werden (nr. 74), oder wie dass der tatarische Herrscher einem Kloster alles zurückgeben lässt, was seine Grossen diesem geraubt hatten (nr. 76). Dass die noch halb oder ganz heidnischen Barbaren sich vor der Rache der christlichen Götter fürchteten, ist begreiflich. Immerhin weisen auch diese beiden Inschriften auf recht schlimme Zustände hin. Und solche haben im Tür 'Abdın vielleicht von alters her, jedenfalls seit der Tatarenzeit bis auf den heutigen Tag geherrscht. Das sehen wir wieder aus dem, was uns Pognon ausnahmsweise einmal von seinen eignen Erlebnissen erzählt (zu nr. 60). So heisst es denn von einem Mönch, er sei getötet worden von den Arabern (d. i. Muslimen) von Häh (nr. 108, 12. Jahrh.), von einem andern, er sei »getötet« worden »von den frechen Chaldäern« (wohl Nestorianern; nr. 100 vom Jahre 1165/6 n. Chr.). Und so kommt noch mehrmals in diesen Grabschriften vor.

Interessant ist nr. 84, eine Geschichtstabelle, also ein

<sup>1)</sup> Natürlich nicht in dem Sinne abendländischer Mönchsorden.

<sup>2)</sup> Merkwürdigerweise خاندة geschrieben, wie die Occidentalen sprachen.

bescheidenes Gegenstück zum Marmor Parium. Die darin aufgeführte Wegschleppung von Gefangenen aus der Niederung von Marʿaš (عبق مرعش) ins römische Gebiet¹) berichtet auch der Zeitgenosse Belädhorī 189. Zu der Angabe über die auf des Chalifen Mahdī Befehl geschehene Bekehrung der christlichen Tanūch-Araber zum Islām vgl. noch Belädhorī 145 und Jaʿqūbī 2, 480.²)

Nun wieder noch einige wenige Bemerkungen über Einzelheiten. In nr. 55 ist wohl ביישון zu lesen. Plurale mit Erweiterung durch an sind ja ziemlich zahlreich, während الماتية seltsam wäre.

In nr. 68 ist عدم nicht verschrieben, wenn auch die ganz korrekte Orthographie مسمه wäre. المشه ist der 15. Monatstag. Der 15. Mai 1200 war auch wirklich ein Montag.

In der ohne Abbildung S. 124 mitgeteilten Inschrift hat man vermutlich مزيدا für مزيدا zu lesen. Letzteres würde wohl »aus Horn bestehend« heissen, während Ersteres »gehörnt« ist. 3)

In nr. 75 ist معمد verschrieben für معمد == المعمد , die bekannte Bescheidenheitsphrase.

In nr. 84, 8 ist بنية durchaus kein Barbarismus, sondern eine regelrechte Paelform بنية.

Ausser den aramäischen Inschriften enthält dieser Teil auch eine assyrische (nr. 59) und eine türkische in uigurischen Charakteren (nr. 79). Diese dürfte für die Kenner besonders interessant sein.

Ich hebe noch hervor, dass der Verfasser überall das Aeussere der die Inschriften enthaltenden Monumente ge-

<sup>1)</sup> Die Worte der Inschrift lassen sich nur übersetzen: Die Niederung von Mar'as (d. h. deren Bewohner) wurde gefangen weggeführte.

<sup>2)</sup> Bei Ja'qubi ist l. 3 v. u. vor ارتدّ einzusetzen فاسلموا oder etwas

<sup>3)</sup> Ich kann die Belege für Lie bei PSM, noch vermehren.

nau angibt und die betreffenden Gebäude und ihre Umgebung schildert. Architektonisch gebildete Leser können manches in dem Werke weit besser würdigen als ich. Die schönen Tafeln I—XI sind jedenfalls auch für die Kunstgeschichte von Belang.

Den Schluss bilden Glossare und Indices.

Der reiche Inhalt des Werkes und die treffliche Behandlung der Dokumente verdienen den warmen Dank aller Sachverständigen. Ich habe dabei nicht bloss die alten Denkmäler von Königen und Machthabern im Auge, sondern auch die zahlreichen Inschriften, die uns einen Einblick in das Leben der syrischen Mönche gewähren.

Strassburg i. E., 1. April 1908.

# Sprechsaal.

# Aus zwei Mitteilungen des Herrn Prof. Jos. Halévy

an C. Bezold.

Paris, 9. Février 1908.

..... Le travail récent de M. Poebel sur le verbe sumérien (ZA XXI, p. 216 suivv.) montre à ma grande satisfaction que mes explications de la construction de ce verbe, commencent à sortir de leur isolement et à être essentiellement adoptées par la jeune génération des assyriologues. Permettez-moi d'en donner deux exemples:

P. 217. ... besonders wenn man damit die Ansicht kontrastiert, dass im Sumerischen Zeit, Modus und vor allem Genus verbi, die man als die unerlässlichsten Bedingungen eines Verbalsystems betrachten muss, nicht nach durchgehenden Prinzipien unterschieden zu werden scheinen.

Le caractère chaotique du verbe »sumérien« est depuis plus de trente ans présenté par moi comme preuve qu'il ne s'agit pas d'une langue, mais d'un système idéographique et artificiel.

P. 218. Les distinctions entre les préfixes verbaux e, mu et ba que l'auteur établit au moyen de citations de divers âges, ont été données par moi en 1901 (RS p. 119 et suivv.) sur la foi d'exemples tirés de textes qui s'arrêtent à Gudéa. L'usage du préfixe ba est élucidé par 21 exemples et ainsi résumé (p. 124): »Cette forme verbale Zeitschr. f. Assyriologie. XXI.

Digitized by Google

est ainsi par sa nature même, réservée aux sujets et aux objets impersonnels et se montre particulièrement apte à exprimer l'idée passive. Tous les passages que j'ai examinés en dehors des exemples cités ci-dessus, ont confirmé cette explication dont on ne devra plus s'écarter sans tomber dans l'arbitraire.«

Cela suffit pour montrer que la jeune génération redécouvre assez souvent les résultats que les précesseurs avaient déjà découverts. De ma part je les en félicite; mais étant donné que les derniers sont souvent les premiers, il faut légitimement éviter que les premiers ne soient pas tout-à-fait ignorés. L'histoire du progrès l'exige absolument . . . . .

Paris, 26. Février 1908.

.... Vous savez probablement que l'abandon des études sabéennes de ma part m'a été imposé au moment même et comme condition de mon voyage dans le Yemen. Le peu que j'ai écrit sur ces inscriptions dans le Journal asiatique en 1873 est ignorée en Allemagne, preuve l'exposition de M. Hartmann sur le dieu מלשמין qu'il rapproche du dieu בעלשמין et בעלשמין des Sémites du nord. Dans mon commentaire sur le no. 29 = Os. 32 (Journ. as. 1873) j'ai écrit: • ובלשמין et בעלשמין ou בעלשמין des peuples phénico-araméens«. On ne me cite pas, mais le fait que mon opinion d'il y a 37 ans a des partisans aujourd'hui, me donne quelque satisfaction . . . . .

#### Recensionen.

Arabia Petraea. Topographischer Reisebericht. I Moab. II, 1 und 2. Edom. Von Alois Musil. Wien, 1907—1908, Alfred Hölder. Preis pro Band M. 15.60.

Am Ende meiner Besprechung von Musil's Karte von Arabia Petraea in Bd. XX dieser Zeitschrift konnte ich noch (S. 464 f.) das Erscheinen des ersten Bandes des topographischen Reiseberichtes erwähnen, in welchem die Reisen im alten Moab beschrieben sind. Jetzt liegen mir auch die zwei Bände vor, die den Titel Edom tragen und die Beschreibung der Forschungsreise enthalten, die M. durch das grosse Gebiet zwischen der Mittelländischen Meeresküste (Gaza bis al-'Arīsh) und der Syrischen Wüste unternommen hat, das im Norden an die Südgrenze Palästina's stösst und im Süden vom Golfe von 'Aqaba längs der nordöstlichen Grenze des Sandmeeres von at-Tih bis zu al-'Arīsh reicht. Die Senkung al-'Araba zwischen dem Toten und dem Roten Meere teilt dieses Land in zwei ungleiche Hälften. Der östliche, kleinere Teil ist mit wenigen Ausnahmen anbaufähig und ernährte in alten Zeiten eine zahlreiche Bevölkerung. In der 'Araba eignen sich. mit Ausnahme des Ghôr an der Küste des Toten Meeres. nur kurze Strecken zur Kultur. Der nördliche Teil der westlichen Hälfte ist sehr fruchtbar; was aber südlich von Berseba liegt, ist grösstenteils Wüste. Nur wenn - was oft ausbleibt - ein ergibiger Winterregen fällt, ist dort für Mensch und Tier Nahrung zu finden. Die vielen Strassen aber, die den Verkehr zwischen Aegypten, Syrien und Arabien, zwischen dem Mittelländischen und dem Roten Meere vermittelten, veranlassten — zum Schutze des Karawanenhandels — die Gründung von grösseren und kleineren Ansiedlungen, deren Bewohner der Natur abzuringen suchten, was möglich war. Gegenwärtig liegen diese alle in Trümmern.

Music hat verschiedene dieser Stätten untersucht, die sämtlich aus der christlichen Römerzeit stammen. Gefahren und Strapazen, die grossen körperlichen Anstrengungen, denen er sich zu diesem Zwecke unterworfen hat, wurden aber nicht durch angemessene Resultate belohnt. Alles Material von einigem Wert ist fortgeschleppt; selbst die Gräber sind alle erbrochen, da man überall nach Schätzen suchte. Was von Statuen und Inschriften gefunden wurde, ward zerschlagen oder ausgemeisselt aus Furcht, dass die Regierung das Arbeiten in den Ruinen verbieten oder wenigstens befehlen würde, jene auszuliefern. Die Untersuchung dieser so durchwühlten Ruinen ist oft gefährlich. In Abde bestieg der Reisende einen Turm, der unter seinem Gewicht einstürzte, so dass er dankbar sein musste, nur mit blutenden Händen und Füssen davonzukommen.

Musil hat diese Gegend in verschiedenen Richtungen durchkreuzt, fast immer unter Entbehrungen und Gefahren. Ungenügende Nahrung, Wassermangel, unruhige Nächte, oft unerträgliche Hitze und dazu allerlei Unbilden seitens der arabischen Räuber waren nur mit grossem Takt zu überwinden. Ein paarmal hatte der Reisende täglichen Verdruss durch einen ihm aufgedrungenen Begleiter, einmal einen türkischen, einmal einen kurdischen Soldaten. Sehr oft drohte ihm die Gefahr, seiner Habe beraubt zu werden. Wären die Räuber Kurden gewesen, so hätte er auch in ernster Lebensgefahr geschwebt. Die arabischen Räuber aber scheuen das Blutvergiessen.

Es ist merkwürdig, dass sämtliche Bewohner der Arabia Petraea der türkischen Regierung abgeneigt sind. Diese sorgt denn auch erbärmlich schlecht für ihre Untertanen. In 'Aqaba, wo früher, als es ägyptischer Besitz war, reges Leben herrschte, ist jetzt alles in Verfall. Als Musil dorthin kam (April 1898), hatte der Muhäfez (Kommandant) seit 17, die Soldaten seit 47 Monaten keinen Para Sold mehr bekommen. Die ägyptische Regierung hat auch hier eine Garnison zur Bewachung der Grenze. Zur Zeit des Propheten waren die Bewohner dieser Gegend Juden, und Musil sagt uns, dass der Typus der altangesiedelten Familien noch vollkommen jüdisch ist.

Bei den arabischen Geographen ist über diesen westlichen Teil recht wenig zu finden. Besser haben sie die 'Araba-Niederung gekannt und viel besser, wenn auch noch sehr oberflächlich, den östlichen Teil. Die 'Araba wird durch den Bergrücken risht al-Hawwar in zwei Hälften geteilt, deren grössere zum Wassergebiete des Toten Meeres gehört. Musik vermutet, dass in alten, aber doch schon historischen Zeiten das Rote Meer mit einer schmalen Zunge bis zu Ghadjan hinaufgereicht hat. Nördlich von dem genannten Rücken liegt Ghamr, wo die Karawanen ihre Kamele zu tränken und ihre Wasserschläuche zu füllen pflegen (II, 2 S. 201). Es ist höchst wahrscheinlich. dass dies der Ort ist, auf den sich 'Amr b. al-Āş nach den ersten Siegen in Abwartung der Truppen zurückzog, um die er Abū Bekr dringend gebeten hatte (vgl. Mém. sur la conquête de la Syrie<sup>2</sup> p. 36).

Es war Musil, als er die 'Araba durchreist hatte, nicht möglich, die fruchtbare, aber fieberreiche Ebene Ghôr Fêfe, südlich vom Toten Meere, zu besuchen, da damals infolge der grossen Anstrengungen seine Energie erschöpft war. Er bog daher nach Süden und dann nach Südosten ab und gelangte so nach Fênān, wo er einer Kamelladung Gepäck samt Geld und sechs Heften ethnographischer und topographischer Aufzeichnungen beraubt wurde. Dieser

Verlust«, sagt unser Reisender, »machte mich fast trübsinnig.« Glücklicherweise kamen die Hefte nachher wieder in seinen Besitz. Fênān verdankt seine Entstehung der nahegelegenen Kupfermine und seinen Namen vermutlich den Phönikern, die diese ausbeuteten. Jetzt ist alles gänzlich zerstört. Der Ort liegt im Nordwesten der östlichen Hälfte Edom's, die Musil das Gebiet der alten Horiten nennt.

Die Reisen sind nach Jahren geordnet: der erste Band enthält die der Jahre 1896, 1897, 1898 und 1900, der zweite die von 1901 und 1902. Bei der Beschreibung des Wādi Mūsa aber, in dem Petra liegt, sind bereits im ersten Bande die Ergebnisse der zwei letzten Reisen berücksichtigt. Ich habe schon in meiner früheren Anzeige die Schlichtheit und Klarheit dieser Beschreibungen gepriesen. Einen besonderen Reiz verleihen ihnen die Schilderungen der Naturschönheiten, für welche der Reisende selbst mitten unter den grössten Anstrengungen und Entbehrungen stets ein offenes Auge hatte.

Dem ersten Band von Edom ist eine Uebersicht des Dreiecknetzes der Karte von Arabia Petraea beigegeben, in der die wichtigsten theodolitischen Messungen verzeichnet sind, dem zweiten eine Umgebungskarte von Wädi Müsa (Petra). In den Noten hat der Verfasser viel nützliches Material für die historische Topographie zusammengestellt. Mit Spannung erwarten wir nun den nächsten Band, der das ethnographische und kulturhistorische Material enthalten soll.

Leiden, am 22. Januar 1908.

M. J. de Goeje.

Materialien zur älteren Geschichte Armeniens und Mesopotamiens. Von C. F. Lehmann-Haupt. Mit einem Beitrage Arabische Inschriften aus Armenien und Diyarbekr von Max van Berchem. Mit 92 in den Text gedruckten Abbildungen und 14 Tafeln. Abhandlungen der königlichen Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen. Philologisch-historische Klasse. Neue Folge. Band IX. Nr. 3. Berlin, Weidmann 1907. In 4°, 183 Seiten.

Welch grosse Bedeutung der wissenschaftlichen Expedition zukommt, die in den Jahren 1898—99 Armenien und Nordmesopotamien, hauptsächlich zum Zwecke einer näheren Kenntnis der Geschichte des vorarmenischen Chalderreiches bereiste, ist aus den verschiedenen zusammenfassenden Berichten der beiden Teilnehmer an der Forschungsreise, W. Belck und C. F. Lehmann-Haupt längst erkannt worden. Dagegen fehlte bisher die Vorlage der Gesamtmaterialien, auf denen die in jenen Berichten mitgeteilten Ergebnisse beruhen. Diese Lücke hat Lehmann-Haupt in dem vorliegenden, trefflich ausgestatteten Werke aufs glücklichste auszufüllen begonnen.

Im ersten Abschnitt, auf den sich mein Anteil an dem Referat über seine mühevolle und erfolgreiche Arbeit beschränkt, bespricht der Verf. eine stattliche Anzahl von Stein-, Fels- und Bauziegelinschriften in babylonisch-assyrischer Sprache nebst den von ihm untersuchten Skulpturen der babylonisch-assyrischen Periode. Diese auf 49 Nummern verteilte Sammlung bedeutet eine wesentliche Bereicherung der historischen Literatur der Babylonier-Assyrer. Nur etwa zwanzig der hier besprochenen Texte waren schon anderweitig publiziert. L. hatte aber fast immer gute Gründe, sie zu wiederholen: so die bekannten Inschriften im Tigristunnel, die er von neuem photographierte oder abklatschte (Nos. 7, 21), teilweise zum ersten Mal las (No. 20) oder anders deutete als seine Vorgänger; einige Backsteininschriften, die bisher nur aus

dem Typendruck in LAVARD's Inschriftenwerk bekannt waren (Nos. 9, 13—15, 18, 27), und Duplikate von Texten in IR (Nos. 11, 12, 29, 31, 32). Auch die Skulpturen von Maltaija (Nos. 39—42) sind wiederholt kurz besprochen und von bekannten Inschriften der Sardursburg (Nos. 45, 46) und der Keläšīn-Stele (Nr. 49) Abklatsche bzw. Photographien beigebracht.

Diesen dem Assyriologen mehr oder minder geläufigen Inschriften steht ein reiches Material an unpublizierten Texten gegenüber, wobei ausser den sorgfältigen Beschreibungen besonders die zahlreichen, zum grössten Teil wohlgelungenen Abbildungen zu begrüssen sind. Nur weniges kann hier hervorgehoben werden. Aus altbabylonischer Zeit verdient die Weihinschrift Dungi's I. auf einem kleinen Karneol-Konus (No. 1) und die als »Anbetung der aufgehenden Sonne« bzw. des mit dem Sonnengott »geradezu identifizierten« Gilgamis auf einem Siegelzylinder (No. 3) besondere Erwähnung. - Zwei Backsteine Tukulti-Ninib's I. (Nos. 4, 5) geben L. Gelegenheit zu einigen sehr erwägenswerten Erörterungen über den Fundort der von King edierten Annaleninschrift dieses Königs. - Aus den Texten von der Ziqurat in Nimrud (Nos. 13-17) schliesst der Verf., dass Salmanassar II. der Erbauer des Stufenturmes von Kalah in der Gestalt, wie ihn jetzt die Erde birgt, gewesen ist. - Endlich erwecken schon die vorläufigen Mitteilungen über die neugefundene Stele Salmanassar's III. (No. 25), über die chronologische Einordnung des dort genannten Argistis (»ca. 785-765«) und über den Tenor der Inschrift mit dem in solchen Texten sonst unbekannten ki-bi um-ma den lebhaften Wunsch nach der in Aussicht gestellten »Publication im Zusammenhang mit anderen historischen Texten«.

Der diesmal knappe Raum verbietet weiteres Eingehen auf Einzelheiten; nur die folgenden kurzen Bemerkungen mögen noch unser Interesse an dem Werke bestätigen! S. 22. Ausser den von Layard mitgeteilten

besitzt das Brit. Mus. noch einen dreizeiligen Backstein Assurnasirpal's, weiland » Ass. Basement 314«, folgender Fassung:

- S. 23. Sollte die Tatzen - Inschrift nicht identisch sein mit der von G. SMITH, Disc. 76 erwähnten (Lit. S. 72)? — S. 25. Eine oder die andere photographische Reproduktion von Inschriften Assurnasirpal's III. ist doch wohl schon länger von W. A. Mansell & Co. in London hergestellt worden; vgl. z. B. m. Ninive und Babylon<sup>2</sup> S. 55, Abb. 44. — Den Text des Fragments »Figur 10b« hat L. nicht identifiziert; er entspricht Assurn. Ann. III, 124-8. - S. 31. LAY. 77 B ist im Brit. Mus. in zwei Exemplaren vertreten, die zu meiner Zeit die Nummern Nimroud Gallery 139 und N. G. 191 trugen, während von der 7 zeiligen Inschrift (LAY, 78 B = LEHMANN-HAUPT No. 13, Fig. 12) dort in der Tat nur ein einziges Stück vorhanden ist (48-11 -4, 28 = N. G. 119). - S. 48. Das Sternchen bei No. 26 ist zu tilgen, da die Inschrift in dieser Fassung schon in London vorhanden ist: weiland » Assyrian Basement, Nos. 223, 224, 2284; vgl. Winckler, Keilschrifttexte Sargons II, 49, No. 7. - S. 50. Zz. 2 und 3 der Inschrift Assyrian Basement No. 3114 (jetzige Nummer?) = I R 7, VIII, H las ich seinerzeit bei meiner Kollation (1889) folgendermassen:

mit der Bemerkung, dass am Ende von Z. 2 statt allenfalls auch möglich wäre. Nach der Photographie bei L. scheint nun auch auf seinem Exemplar statt u salvielmehr sul- und statt pa-na-a [es-sis] vielmehr i-na a-

<sup>1)</sup> Nach einer früheren Aufzeichnung von mir, die ich jetzt leider nicht mehr kontrollieren kann, soll auch D.T. 382 hierher gehören.

gur-ri zu lesen zu sein. Aber der Name der Oertlichkeit bleibt eine crux. Ich dachte früher an alu Al-si, und BILLERBECK, der in seinem Sandschak Sulcimania die Stelle meines Cat. V, p. 1961b, l. 7 noch nicht kennen konnte, las ebenfalls >Alsi (so statt Kakzi oder Kalzi) (S. 22), bzw. » Alsi oder Kaksi« (S. 97). Die übrigen Schreibungen (s. Cat. p. 2068 sub Kalzi) geben keinen weiteren Aufschluss. Nur wenn man sich entschliessen könnte, unter Preisgabe des Determinativs das drittletzte Zeichen als zu deuten (die paläographische Zulässigkeit dieser Lesung vorausgesetzt!), wäre Kalsi neben Kalzi, Kalzu denkbar. - S. 51 f. Zu den beiden Texten 31 und 32 enthalten zwei von den drei Londoner Exemplaren von IR 7, VIII, C Varianten, nämlich weiland »Nimr. Central und weiland >Ass. Room 127¢ in Z. 5 ► II statt IV

Kein Fachgenosse wird Lehmann-Haupt's Werk ohne dankbare Anerkennung seiner mühsam erworbenen, reichen und trefflichen Materialsammlung aus der Hand legen.

Heidelberg, im Mai 1908.

C. Bezold.

Die Armenier sind uns historisch erst seit ihrer Bekehrung zum Christentum bekannt, und heute noch ist die Einführung dieser neuen Religion auf armenischen Boden von vielen Geheimnissen umgeben. Halb historischen, halb mythischen Nachrichten zufolge, welche mit dieser Umwandlung des Volkes im Zusammenhang stehen, soll Gregorius Illuminator von den Neubekehrten gefordert haben, sie sollten alles, was sie an die Vergangenheit erinnern könnte, zerstören: Handschriften, Amulette, Talismane, kurz alle Gegenstände des ehemaligen Kultus, die dem Gott der neuen Religion hätten missfallen können. So erklärt sich die Seltenheit der Dokumente, welche mit den heidnischen Armeniern im Zusammenhang stehen; und trotz einiger guten Arbeiten über jene Probleme bleibt noch

vieles zu tun zur Beantwortung der Frage: Was waren die Armenier, ehe sie das Gesetz Christi kannten?

Man nimmt an, die Armenier seien gegen das Ende des siebenten vorchristlichen Jahrhunderts aus Phrygien gekommen, hätten auf ihrer Wanderung die Quellen des Halys erreicht und zur Zeit, da Herodot seine Reisen unternahm, das Gebiet östlich vom Euphrat besetzt, das bei den griechischen und römischen Geographen Kleinarmenien heisst. Nachdem sie dann immer weiter nach Osten gewandert, seien sie in die Ebenen des Araxus vorgedrungen und hätten von dem mächtigen Gebirgsstock Besitz ergriffen, der Kleinasien und das Kaspische Meer trennt. Sie hätten also die ehemaligen Herrscher des Landes, die Kaldi, entthront und ihre Herrschaft im alten Urartu, d. h. der Umgegend des Van-Sees ausgebreitet.

Seit einigen Jahren haben es die Entdeckung und die Entzifferung der vanischen Inschriften ermöglicht, ein neues Kapitel aufzuschlagen in der Geschichte dieses alten Landes, das noch ganz erfüllt ist von Erinnerungen an Semiramis und an die grossartigen Bauten, die diese errichten liess. Da aber die zu Tage stehenden dortigen Monumente die wohlbegründete Wissbegierde der Gelehrten nur teilweise befriedigen konnten, so entschloss man sich zu Ausgrabungen, um auch die unter den Trümmern liegenden Denkmäler zu befragen.

C. F. Lehmann-Haupt veröffentlicht nun die ersten Resultate der von ihm in den Jahren 1898/99 unternommenen Ausgrabungen: Die Expedition bereiste Armenien und Nordmesopotamien in erster Linie, um die Geschichte des vorarmenischen Reiches der Chalder oder Urartäer epigraphisch und archäologisch aufzuhellen. Von den drei Hauptgruppen, in denen er die von ihm gesammelten Materialien mitteilt, wende ich mich nun dem zweiten Abschnitt zu, welcher die Resultate der in Toprakkaläh bei Van vorgenommenen Ausgrabungen enthält; dieser Abschnitt ist auf den Seiten 65—124 des Bandes enthalten.

In erster Linie stellt der Verfasser fest (S. 65): \*Von der Kultur der vorarmenischen Chalder geben zunächst neben ihren Inschriften ihre Felsenkammern und Felsenburgen eine Vorstellung: aber irgendwelche eingehendere Kenntnis war selbstverständlich nur durch Ausgrabungen zu erzielen. Die Burg Toprakkaläh bei Van empfahl sich der Expedition zu diesem Zwecke, einmal weil sie während der ganzen zweiten Hälfte der Existenz des chaldischen Reiches den Sitz des Hauptgottes und die Residenz der Könige gebildet hatte, sodann weil Versuchsgrabungen der Engländer, leider sehr wenig systematisch betrieben, bereits wertvolle Ergebnisse geliefert hatten . . . . . .

Bevor der Verf. dann tiefer in das Studium seines Stoffes eindringt, stellt er einige allgemeine Grundsätze auf zur Beantwortung der Frage, wie weit unser gegenwärtiges Wissen über die Urartäer fortgeschritten ist; in der Tat stehen wir am Anfang einer Wissenschaft, in welcher noch alle Errungenschaften der sorgfältigsten Nachprüfung bedürfen, ehe man daran denken kann, sichere Resultate zu erzielen.

»Die Urartäer-Chalder sind nämlich ersichtlichermassen erst in historischer Zeit ins heutige Armenien eingewandert. Dort können wir ihre Geschichte von der ersten Hälfte des neunten bis gegen das Ende des siebenten oder den Anfang des sechsten vorchristlichen Jahrhunderts verfolgen. Der Name Urartu tritt zum ersten Male bei Assurnasirabal III auf, der in der Standard-Inschrift seine Eroberungen in nördlicher Richtung als von der Supnatquelle bis nach Nirbu ša bîtâni und in einer Variante bis nach Urartu reichend bezeichnet. . . . Zu Tiglatpileser's I Zeit haben dagegen in Armenien noch keine Urartäer gesessen. . . . Der Schluss ist nicht abzuweisen, dass die Urartäer-Chalder erst in der zwischen Tiglatpileser I (um 1000 v. Chr.) und Assurnasirabal (884-60 v. Chr.) liegenden Zeit in ihre Sitze einzuwandern begonnen haben. . . . « (S. 66). Durch Vergleichungen mit der mykenischen Kultur stellt der Verf. sodann fest, dass die Chalder vom Westen her gekommen sein müssen, und glaubt unter vergleichender Berücksichtigung der Paläste von Knossos und Phaistos zu dem folgenden gesicherten Tatbestande zu gelangen (S. 68 f.): »Je näher nun ein kleinasiatisches Volk der »Karer«-Gruppe sei es stammverwandt, sei es wenn auch nicht im engsten Sinne benachbart ist, um so engere Beziehungen zur »karischen« und damit zu einem Hauptelement der mykenischen Kultur wird man zu finden erwarten. Umgekehrt wird aus derartigen mykenischen Beziehungen eines dem kleinasiatischen Westen relativ fernen Volkes bis zum Gegenbeweise der Schluss sei es auf Verwandtschaft, sei es auf vormalige, wenn auch nicht notwendiger Weise enge Nachbarschaft zu der »Karer«-Gruppe erlaubt sein.«

Der Verfasser verteilt nun die Resultate seiner Ausgrabungen in Toprakkaläh auf fünf Hauptabschnitte: 1. den Felsenbau, d. h. die Herstellung von Anlagen in lebendigen Felsen; 2. die Steinbearbeitung; 3. den Wasserbau; 4. die Metalltechnik und 5. die Keramik. Ein sechster Abschnitt ist der Frage nach der Herkunft der Chalder gewidmet.

Der Felsenbau bildet das am besten bekannte Element auf dem Gebiet dieser Untersuchungen; LEHMANN-HAUPT beschäftigt sich hier hauptsächlich mit der Festung Rusas' II., von der er eine photographische Abbildung beigibt. - Auf dem Gebiete der Steinbearbeitung liessen sich interessante Beobachtungen machen über das Fundament des Tempels zu Toprakkaläh, welches hauptsächlich aus Quadern besteht, die ohne Mörtel zusammengefügt sind. Als eine Folge des eigentümlichen Geschmackes der Chalder, die verschiedenartigsten Steine nebeneinander zu stellen, ist die Entstehung der Mosaiken zu betrachten, oder wenigstens der Kunst, Steine in Art und Farbenwirkung zusammenzustellen, die später Mosaik genannt wurde. - Betreffs des Wasserbaus, namentlich des Semiramiskanals, konnte der Verfasser auf eigene Arbeiten verweisen, in denen er schon früher zu diesen Fragen Stellung genommen hatte (s. S. 84, N. 1). — Die Metallurgie ist durch die zahlreichen im Laufe der Ausgrabungen entdeckten Kunstgegenstände besonders vorteilhaft vertreten: goldene Platten, Zylinder, Darstellungen von Gottheiten, Behälter und Leuchter aus Bronze, bronzene Thronfüsse, Pfeilspitzen, Vasen aller Art u. dgl. m. — Zu den Fundstücken der Keramik zählen eine Reihe von Tontafeln: ein an Rusas II. adressierter Brief, eine Liste von Ziffern und verschiedene Bruchstücke von Siegeln; ferner, zum Teil bemalt und in verschiedenen Formen, Vasen, Pithoi mit mannigfachen Verzierungen und andere Gefässe mit schön aufgetragener roter Farbe.

Am Schluss dieses zweiten Teiles fasst Lehmann-Haupt seine Untersuchungen über die Herkunft der Chalder wie folgt zusammen (S. 120 ff.): Die für die Chalder so charakteristischen baulichen Anlagen im lebendigen Felsen sind durch ganz Klein-Asien und nach Griechenland hin verbreitet . . . Griechenland im Westen . Armenien im Osten bilden hier die Grenzen und die Ausläufer eines kleinasiatischen Gebietes, in welchem der Felsenbau einheimisch ist und für welches er ein charakteristisches Merkmal bildet . . . Gemeinsam ist ferner der mykenischen und der chaldischen Kultur die Verbindung von Steinund Metallarbeit zu dekorativen Zwecken, und, sehr bedeutsam, die Bevorzugung der Polychromie in der Architektur . . . Auf Kreta hat man Steine und Platten mit kreisrunden, für Opfer bestimmten Löchern gefunden. In einem abgelegenen Felsenzimmer auf der Chalder-Burg von Van sah ich an den 3 Wänden Tische ausgespart, die solche kreisrunden niedrigen Vertiefungen in doppelter Reihe zeigen ... Die Folgen der Bewegung, die die Moscher nach Osten getrieben hatte, oder ein neuer von Westen kommender Stoss . . . haben die Chalder (Urartäer) auf demselben Wege aus dem Westen nach Armenien geführt, auf welchem nur 21/2-3 Jahrhunderte später die Armenier in das bisher den Chaldern gehörige Bergland eindrangen.«

LEHMANN-HAUPT überschreibt sein Buch bescheiden Materialien. Man darf ihm aber dazu gratulieren, dass er so wichtige Dokumente entdeckt und hier veröffentlicht hat, welche ein ganz neues Licht auf eine noch so dunkle Periode der Geschichte des alten Orients werfen. Die hier zusammengestellten Materialien werden es ermöglichen, da, wo man bisher nur auf mehr oder weniger glückliche Hypothesen angewiesen war, ein neues und dauerndes Blatt in die Geschichtschreibung einzufügen.

Paris, am 22. Januar 1908.

F. Macler.

Auf seiner Reise nach Armenien hat C. F. Lehmann-Haupt in dankenswerter Weise auch eine Anzahl arabischer Inschriften mittelst Abklatsch und Photographie aufgenommen, die er dem bewährten Epigraphiker Max van Berchem übergeben hat. van Berchem hat diese Inschriften sowie drei dazugehörige, die einst Niebuhr abgezeichnet hatte, wie stets sachgemäss und gründlich bearbeitet und zu ihrer Erklärung aus dem reichen Schatze seines Wissens viele interessante epigraphische und historische Erläuterungen sowie eine Menge von bibliographischen Notizen hinzugefügt; die gut gelungenen Illustrationen, i) die teils in den Text eingereiht sind, teils auf Tafeln folgen, zeigen dem Leser die Lage der Inschriften sowie den Zustand ihrer Erhaltung und ermöglichen ihre Nachprüfung.

Die Stadt Mayâfârîqîn hat lange unter der Herrschaft der Merwaniden gestanden, der bedeutendste von ihnen, Nasr al-daula Ahmad beherrschte die Stadt über 50 Jahre; drei Inschriften von ihm beziehen sich auf die Verbesserung der Stadtbefestigung, von der auch die Schriftsteller berichten. Es ist verdienstvoll von van Berchem, dass er aus den alten Zeichnungen Niebuhr's drei Inschriften veröffent-

<sup>1)</sup> Nur die Lichtdrucke der drei nach der Rückseite der Abklatsche gemachten Photographien der Inschriften auf Taf. IX sind misslungen; vielleicht wäre es doch besser gewesen, sie von der Vorderseite zu photographieren.

licht und auf diese Weise das schon fast vergessene Material gerettet hat. Das wichtigste epigraphische Denkmal aus Mayâfârîqîn ist die Bauinschrift des Ayyubidensultans al-Malik al-Auhad Ayyûb. Sie steht insofern einzig da, als sie aus zwei Schriftarten zusammengesetzt ist; zum grössten Teil ist sie nämlich in der eckigen »kufischen« Schrift geschrieben, während das Datum in Naskhî-Charakteren hinzugesetzt wurde. In scharfsinniger Darlegung beweist der Verfasser zunächst auf analytischem Wege mittelst der Nomenklatur, der Abfassungsart des Protokolls und des historischen Zusammenhangs, dass in der Lat diese Inschrift nur von dem Fürsten al-Auhad Ayyûb, der den Sultanstitel trug, abgefasst sein kann; nur er passt aus der Reihe der Herrscher, die vom Beginn des sechsten Jahrhunderts der Hidira bis zur Mitte des siebenten in jener Gegend geherrscht haben; das Bedenken, in so vorgerückter Zeit eine historische kufische Inschrift zu finden, konnte der Verfasser durch die Mitteilung zerstreuen, dass Freiherr von Oppenheim auf seiner letzten Reise in Amid eine Inschrift im »blühenden«, also älteren Kufisch gefunden hat. 1) Auch ich möchte auf einen Grabstein im Museum des »American College« in Beirut aufmerksam machen, der aus den go er Jahren des sechsten Jahrhunderts stammt. So ist mit der Inschrift des Sultans Ayyûb bewiesen, dass sich das Kufische bis zum Schluss dieses Jahrhunderts auch in historischen Inschriften gehalten hat. Hingegen bleibt die Frage offen, aus welchem Grunde das Datum in der Naskhî-Schrift erscheint. Die übrigen Bauinschriften der Stadt stammen ebenfalls von Ayyubidensultanen und sind in dem prachtvollen Naskhî, das während dieser Epoche in hoher Blüte stand, ausgeführt. Zur Inschrift V möchte ich für die Wiedergabe be-

<sup>1)</sup> Sie soll demnächst in dieser Zeitschrift veröffentlicht werden unter dem Titel: Die Inschriften der Expedition durch Syrien, Mesopotamien und Kleinasien von Dr. Max Freiherrn von Oppenheim, die arabischen bearbeitet von Dr. Max van Berchein.

kannt unter dem Namen für \*al-ma'rûf« das einfachere genannt vorschlagen, da m. E. zwischen \*al-ma'rûf« und \*almusammâ« kein Unterschied besteht. Sehr interessant ist auch das Fragment eines Polizeidekretes, das eine Verordnung inbetreff des Marktverkehrs bezüglich der Accise oder der Maklergebühr enthält.

Die Dynastie der Ortokiden finden wir auf zwei Inschriften in Kharput und Amid vertreten. Augenscheinlich war Fakhr al-dîn Qara Arslân, von dem die Inschrift im Hofe der Moschee von Kharput stammt, noch nicht so mächtig als sein Enkel in Amid; wie van Berchem mit Recht bemerkt, fällt es auf, dass Qara Arslân nicht einmal den Fürstentitel al-Malik führt. Allein es ist gar nicht daran zu zweifeln. Wäre er vom Khalifen mit diesem Titel ausgezeichnet gewesen, hätte er nicht verfehlt, ihn in der Inschrift anzuführen; so begnügt er sich mit dem bescheideneren Feldherrntitel, den wir aus der Fatimidenzeit kennen und auch in der Bestallungsurkunde Saladins, als er sich im Auftrage des Nûr al-dîn nach Egypten begab, vorfinden. Sonst nicht belegt ist der Beiname djamal al-islam. Der Enkel Qara Arslân's muss wohl, nach den Inschriften zu urteilen, eine grössere Machtsphäre besessen haben, er trägt den Sultans- und Fürstentitel und sein Protokoll weist die persischen und türkischen Ehrennamen der grossen Dynastien dieser Epoche auf. Es ist bewundernswert, wie VAN BERCHEM mit Hilfe von Fragmenten und einer alten ungenauen Uebersetzung von Garden den Text rekonstruiert hat. Und dieser Text erweist sich nunmehr als richtig bei der Nachprüfung, die Derenbourg's Veröffentlichung 1) dieser Inschrift nach den guten Photographien des Generals Baylié ermöglicht. Es ist sehr erfreulich. dass der verdienstvolle französische Arabist das Wort. das van Berchem infolge des mangelhaften ihm zu Gebote stehenden Materials nicht ergänzen konnte, sogleich

Note sur deux inscriptions arabes de Diyâr-Bekr, extrait des Comptes rendus des séances de l'Acad. des Inscrr. et Belles-Lettres 1907, p. 292.
 Zeitschr. f. Assyriologie, XXI.

richtig gelesen und belegt hat. Es ist der Titel »baighû« (Falke), den Derenbourg mit vollem Recht mit dem analogen »Toghriltkin« der Zengiden vergleicht. Ferner konnte van Berchem die bekannte Trilogie al-muayyadî almuzaffarî al-manşûrî nicht vermuten, da sie Garden in einer zweiten Inschrift mit anderen Worten wiedergibt als an dieser Stelle. Auffälliger Weise erscheinen diese Worte in der Nisbeform, was man geradezu als einen Protokollfehler in der Vorlage bezeichnen muss. Sehr hübsch ist Derenbourg's Uebersetzung für falk al-ma'âli »le globe des sphères célestes «2) und der Uebersetzung van Berchem's Sphäre der Grosstaten vorzuziehen. Malik-al umarâ ist nicht König der Emire, sondern einfach Oberstemir, wie ja später zur Mamlukenzeit die Gouverneure der grossen Provinzen ebenfalls diesen Titel führen.

Aus Baiburt, wo Seldjuqensultane geherrscht haben, stammen drei Inschriften des Sultans al-Malik al Mu'azzam Mughîth al-dunyâ wa-l-dîn Țoghril. Sein Verwalter Lulu bezeichnet sich als Beamter des Fürsten Mughîth<sup>3</sup>) nach dem mit al-dîn zusammengesetzten Ehrennamen des Sultans. Im allgemeinen nennen sich Beamte, wie van Berchem bemerkt, nach dem mit Malik zusammengesetzten Beinamen ihres Herrn. Von dem hier angewandten Gebrauch finden wir ein interessantes Beispiel in Ba'albek. Der dortige Gouverneur Ḥasan nennt sich in einer Inschrift (Nr. 10) vom Anfang des Jahres 676 (Juni 1277) al-Malikî al-Zâhirî al-Sa'îdî nach dem noch regierenden Sultan al-Malik al-

I) Siehe DERENBOURG, 1. c. Separatabzug p. 6. Herr Professor DERENBOURG war so freundlich, mir die nicht veröffentlichte Photographie dieser Stelle zu senden, wofür ich ihm meinen besten Dank ausspreche. — [Herr Dr. Sobernheim, der sich gegenwärtig im Orient befindet und die Korrektur dieser Besprechung nicht einsehen konnte, ahnte, als er diese Zeilen schrieb, natürlich noch nicht, dass wir nach so kurzer Zeit den Tod DERENBOURG's zu beklagen haben würden. — Red.]

<sup>2)</sup> Auch treffender als meine Uebersetzung hohe Himmelssphäre ZDPV XXVIII, p. 198.

الملك المغيثي (3

Zâhir Baibars und dem offiziellen Tronfolger al-Malik al-Sa'îd Baraka Khân; hingegen nennt sich eben derselbe Beamte in einer späteren Inschrift (Nr. 11) am Ende des Jahres 677 (April 1279) al-Nâşirî al-Zâhirî nach dem nunmehr regierenden Sultan al-Malik al-Sa'îd Nâsir al-dunyâ wa-l-dîn Baraka Khân, indem er sich auf dessen Ehrennamen bezieht und seinen früheren verstorbenen Herrn nach offiziellem Gebrauch an zweiter Stelle erwähnt. Ob vielleicht auch Sultan Toghril, der schon zu Lebzeiten seines Vaters herrschte, nach dessen Tode sein Protokoll absichtlich änderte, lässt sich schwer sagen. 1) In der zweiten Inschrift des Sultans Toghril, die sich auf die Erbauung eines Turms bezieht, wünscht van Berchem selbst den Anfang dahin zu ändern, dass »Anfang des Baues . . . «2) gelesen werden soll. Ein anderer Turm ist von einer Fürstin3) aus der Dynastie der Mengutschekiden erbaut, deren Geschichte noch wenig erforscht ist.

VAN BERCHEM hat uns durch seine eingehende Bearbeitung der Aufnahmen Lehmann-Haupt's nicht nur mit einer Reihe von bisher unbekannten arabischen Inschriften vertraut gemacht, sondern wiederum unsere Kenntnis der arabischen Epigraphik durch neue Beobachtungen erweitert.

<sup>1)</sup> Eine andere Inschrift aus der Regierungszeit des Baraka Khân aus VAN BERCHEM'S Mat. p. un Corpus inscript. arab. 1ère partie Egypte (CJAE) No. 80, wo sich der Onkel des Sultans al-Zähiri al-Sa'ūti nennt, kommt nicht in Betracht, weil diese Inschrift an mehreren Stellen inkorrekt abgefasst ist.

<sup>2)</sup> Auch mir war der Anfang verdächtig. VAN BERCHEM sandte mir darauf die FAVRE'sche Photographie mit der Massgabe و statt و zu lesen. Ein steht statt des Hamza auch CJAE p. 198 Anm. 1. Dann wäre المناه als Infinitiv aufzufassen, wie auf den Architekteninschriften عمل als Infinitiv ohne Objekt wie

<sup>3)</sup> Der von dem Khalisen verliehene Titel Malik, den auch nicht regierende Prinzen von Geblüt und kleine regierende Vasallen tragen, ist besser mit Fürst zu übersetzen; dass die orientalischen Autoren unseren Königstitel mit Malik wiedergeben, liegt zum Teil daran, dass sie noch heute christlichen Herrschern weit geringere Titel zuerkennen als muslimischen.

Seine Ausführungen lassen uns hoffen, dass er in kurzer Zeit das vorliegende Material aus Armenien durch Bearbeitung der epigraphischen Aufnahmen des Freiherrn von Oppenheim, dessen letzte Reise sich auch in diese Gegend erstreckte, ergänzen wird.

Berlin, am 16. Januar 1908.

M. Sobernheim.

A New Boundary Stone of Nebuchadnezzar I. from Nippur. By William J. Hinke, Vol. IV of Series D of The Babylonian Expedition of the University of Pennsylvania, edited by H. V. Hilprecht. Philadelphia, U.S.A., 1907.

Of Series A of The Babylonian Expedition of the University of Pennsylvania there have appeared seven quarto volumes and three others are announced as in press, by HILPRECHT, CLAY, RANKE and RADAU, variously numbered from I to XX: while of Series D three volumes have been issued, numbered I, III and IV respectively, by HILPRECHT, RANKE and HINKE. The present volume is an octave of about 350 pages, and is a considerably larger study than its title would suggest, which would more accurately describe the doctor's thesis of which this is an expansion. So far from being a simple translation of, and commentary on, the boundary-stone found at Nippur, it is a very full and careful discussion of the character and purpose of these objects, a collection, with figures, of those thus far known, and the identification, as far as possible, of the objects represented upon them. The volume concludes with very full and valuable indexes. There are thirty seven boundary-stones, complete or in fragments, which are described and mostly figured. The other reviewers I would leave the criticism of the translations of the inscriptions on two of these boundary-stones, as also of the index of words, and confine my notice to the mythologic art.

Hinke has carefully gathered the fruit of German and French scholars on this fascinating subject, and has added something of his own. A few years ago it seemed hopeless to identify the emblems with the gods they represent; now nearly all those figured are known. Of those not yet identified the principal ones are the bird in the forked columns (which Zimmern conjectures is Aruru); the arrow which probably represents the same deity as does the equally unidentified Sagittarius, some of the various forms of clubs; and the very puzzling object on the lowest register of the boundary-stone of Meli-Shipak (p. 28) which Hinke calls a shell, but which might as well be anything else from a sponge to an architect's sector. It is very likely the same object that is shown on the left hand fragment no. 3 on p. 112.

Our first clue to the meaning of all but the self-evident symbols, such as the sun, moon and star, was given us by Hommel when he discovered that the order of the emblems on the Bayian relief of Sennacherib corresponds with the order of the gods in the accompanying inscription. Another great help came when on Kudurru I from Susa, as found by DE MORGAN, each emblem was found to have the name of its god with it. By comparison with the accompanying or other texts other emblems are identified. Thus the fact that the star of Ishara is called the Scorpion is sufficient proof that the Scorpion represents Išhara, and the occasional order of the names of Anu, Ellil, Ea and Ninharsag on the accompanying inscriptions is an indication that the figure like a horse-shoe or  $\Omega$ following the emblem of Anu, Bel and Ea is that of Ninharšag. Hinke credits me with calling his attention to the fact that this emblem appears to be the chevelure of the goddess and is often precisely like the chevelure of Hathor. It is likely that it thus corresponds with the constellation Coma Berenices or Lyra, as it has the shape of either. Hinke deserves credit for the ingenuity with

which he recognizes the various emblems of Nebo, who is sometimes represented by a wedge on a seat, sometimes by one or more bricks, and more frequently, and always on the cone seals, by a narrow double column of the ashera form, which is supposed, with some question, to represent a bundle of styluses. The "mace" or rather ashera with the lion's head. HINKE finds to be the emblem of Nergal, as he reads the sign GIR for Nergal on DE Morgan's Kudurru I. This is important because it makes the ashera with two lions' heads to be Ninib, which was left doubtful by the bas-relief of Bavian. But it should be understood that the sphinx which in one or two cases stands before the emblem, belongs to it just as the dragon belongs to the emblems of Marduk and Nebo. Accordingly when this sphinx stands alone, as in some cases, it represents Nergal or Ninib; for each god has his own animal; these two the sphinx, Marduk and Nebo the serpent-headed dragon. Ea the goat-fish, Ramman the bull, Gula the dog and Ishtar the lion. It needs also to be noticed that the bird with head turned back stands for Zamama, because it stands before the bird-headed ashera of Zamama on DE Morgan's Kudurrus III and XX. The fact that this bird-headed ashera is Zamama does not quite forbid us to accept the identification of the ashera with twin lion-heads as Ninib, even though Zamama and Ninib are often identified. It may be ventured that the body of the "mace" or ashera of Ninib, Nergal and Zamama is that of a serpent. Hinke is also to be credited with making it very probable that the reading, in DE Mor-GAN'S Kudurru I, of the inscription attached to the walking bird is Bau. This is important in part because it differentiates Bau from Gula, who is the seated goddess with the dog and who would otherwise be identified also with Bau. It also is important because this bird sometimes stands on the plow, and there are cylinder seals which show a goddess holding a plow, or having a plow pre-

sented to her, and who also is thus probably Bau, and not Nisaba or some other agricultural goddess. And if the goddess with the plow is Bau, the god with a plow is probably Ningirsu. These cylinders are all of the early period when Ningirsu and Bau were favorite deities. I would venture to suggest that Hinke is probably wrong in his conjecture that the object no. 17 on p. 120 represents Ea. Ea is found in the tortoise, no. 18, which is an alternative emblem of Ea not hitherto recognized. HINKE says it is strange that Ea does not appear on this boundary-stone; but it would be stranger still if Nusku did not appear, for the maker of this fine stone, as well as his father, bears the name of Nusku, and he has taken pains to include Nusku, which is unusual, in the list of gods whose curses are invoked. This emblem, like the lamp of Nusku, stands on a tripod, and is a kind of brazier to hold the fire of the god. There would be no question that the tortoise represents Ea, as well as does the ram-head column on the seat over the goat-fish if it were not for Kudurru V R. 57 (p. 131), which has the supposed emblem of Ea in its place with those of Anu and Ellil, all precisely alike (the tiara on the divine seat) and also the tortoise in the lowest register with the emblems of Ramman, Išhara and Nusku. But this is a blunder of the artist. He has blundered a second time in putting under the seat of Nebo the goat-fish of Ea instead of Nebo's proper dragon. There was just space for the tortoise and he put it in.

The student will much value this collection of boundary-stones, and is greatly indebted to the diligence and perspicacity of the author.

New York, February 5. '08.

William Hayes Ward.

## Bibliographie.

- Andrae, W. Aus seinen Berichten aus Assur von Mai 1907 bis Januar 1908: Mitt. d. D. Orientges., März 1908, No. 36, S. 16-38.
- Assyriological Books [Kritik über Hilprecht's »Mathematical, metrological and chronological texts«, King's »Chronicles« und Thompson's »Late Babylonian Letters«]: The Athenaeum, No. 4169, Sept. 21, 1907, p. 330—2.
- Barton, G. A. The origin of some cuneiform signs: Old Testament and Semitic Studies in the memory of William Rainey Harper, edited by R. Fr. Harper, Fr. Brown, C. F. Moore, published by the University of Chicago Press (Chicago 1908), Vol. II, p. 229-58.
- Berberich, A. Kritik über Kugler's »Sternkunde und Sterndienst in Babel«: Naturwiss. Rundschau 1907, No. 40, S. 505—7.
- Billerbeck, A. und Delitzsch, Frdr. Die Palasttore Salmanassars II von Balawat. Erklärung ihrer Bilder und Inschristen. Nebst Salmanassars Stierkoloss- und Throninschrist von Frdr. Delitzsch. Mit 4 Lichtdrucktaseln: Beitr. z. Assyriol. VI, Hest I. 155 Ss. in gr.-80.
- Boll, Fr. Die Erforschung der antiken Astrologie: Neue Jahrb. f. d. klass. Altert., 1908, I. Abt., Bd. XXI, S. 103—26.
- Bouché-Leclercq, A. Kritik über Kugler's »Sternkunde und Sterndienst in Babel«: Journ. des Savants 1907, p. 564—6.
- Clay, A. T. Aramaic indorsements on the documents of the Murasu Sons: Old Testament and Semitic Studies in memory of W. R. Harper, Vol. I, p. 287—321.
- Dhorme, P. Notes babyloniennes: Or. Litt.-Ztg. XI, Sp. 33-4.
- Erbt, W. Anzeige von Weber's »Die Literatur der Babylonier und Assyrer«: ebd. X, Sp. 432-4.
- Anzeige von A. Jeremias und H. Winckler's sIm Kampfe um den Alten Orient«, 1 und 2: ebd. Sp. 529—36.

- Fonahn, A. Assyrische Medizinalpflanzen: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 640-2.
- Zur assyrischen Medizin: ebd. XI, Sp. 35-6.
- Gressmann, H. Ausführliche Kritik über H. Schmidt's »Jona«: Zeitschr. d. D. Morg. Ges. LXI, S. 939-47.
- Grimme, H. Anzeige von Ungnad's »Babyl.-assyr. Grammatik« und Zimmern's »Zum babylonischen Neujahrsfest«: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 470-4.
- Halévy, Jos. Correspondance sumérologique: Rev. sém. 1908, p. 62-4.
- Notes sumériennes: ib, p. 65-84.
- Bibliographie: ib. pp. 103—6, 120—2.
- Hehn, J. Besprechung von Perry's »Hymnen und Gebete an Sin«: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 631—2.
- Hilprecht, H. V. I. The Hilprecht Case, reprinted from the October number, 1907; II. a communication from Professor Hilprecht, preprinted from the April number, 1908 [of the Amer. Journ. of Sem. lang.]. 8 pp. in gr.-80.
- Hilprecht to lift lid, &c.; The Truth about Hilprecht; Anti-Hilprecht campaign, &c.: The North American 1908, No. 120, Ja. 17, No. 121, Ja. 18; and Feb. 2.
- Das Lügengewebe wird zerrissen; Professor Dr. Hilprecht: Lutherisches Kirchenblatt 1908, 25. Jan. und 1. Febr.
- The University of Pennsylvania and Professor Hilprecht: The Philadelphia Record 1908, Feb. 3.
- Hinke, Wm. J. A new boundary stone of Nebuchadrezzar I. from Nippur. With a concordance of proper names and a glossary of the Kudurru Inscriptions thus far published: The Babylonian Expedition of the University of Pennsylvania, Series D: Researches and Treatises. Vol. IV. \*\*Eckley Brinton Coxe\*, junior, Funda. Philadelphia. Published by the University of Pennsylvania. 1907. XXVII, 323 pp. in gr.-80.
- Hogg, H. W. Survey of recent publications on Assyriology: Rev. of Theol. & Philos. III, pp. 533-56, 605-29.
- Hommel, Fr. Miscellanea: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 482-5.
- Howardy, G. Clavis cuneorum sive lexicon signorum Assyriorum linguis Latina, Britannica, Germanica. Sumptibus Instituti Carlsbergici Hauniensis compositum. Pars II. Ideogrammata rariora. Lipsiae (Harrassowitz) 1907. 80 Ss. in 80.
- Hrozný, Fr. Bemerkungen zu den babylonischen Chroniken BM. 26472 und BM. 96152: Wiener Zeitschr. f. d. Kunde des Morg. XXI, S. 375 —383.
- Hüsing, G. Antwort: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 493—5.

- Jastrow, M. jr. Die Religion Babyloniens und Assyriens. Vom Verfasser revidierte und wesentlich erweiterte Uebersetzung. 12. Lieserung. Giessen (Töpelmann) 1908. 80 Ss. in gr.-80.
- The liver in Antiquity and the beginnings of Anatomy: Reprinted from the University of Pennsylvania Medical Bulletin, January, 1908. 23 pp. in gr.-80.
- An Omen School Text: Old Testament and Semitic Studies in memory of W. R. Harper, Vol. II, p. 281-326.
- Jensen, P. Anzeige von Siecke's »Drachenkämpfe«: Deutsche Lit.-Ztg. 1908, No. 2, Sp. 82.
- Johnston, Chr. The Assyrian word nubattu: Old Testament and Semitic Studies in memory of W. R. Harper, Vol. I, p. 341-50.
- Kittel, R., Weissbach, F. H. und Zimmern, H. Zum Fall Hilprecht: Lit. Ztrlbl. 1908, No. 7, Sp. 247.
- Knudtzon, J. A. Die El-Amarna-Taseln bearbeitet. 1.—8. Lieff.: Vorder-asiatische Bibliothek. 2. Stück. Leipzig (Hinrichs) 1907--8. 768 Ss. in 80.
- Koldewey, R. Aus seinen Berichten aus Babylon von Juni bis Dezember 1907: Mitt. d. D. Orientges., März 1908, No. 36, S. 4—15.
- Kugler, Fr. X. Kulturhistorische Bedeutung der Babylonischen Astronomie: Vereinsschrift der Görres-Gesellschast 1907, S. 38—50.
- Langdon, St. Syntax of compound verbs in Sumerian: Babyloniaca II, p. 65—101.
- Sumerian loan-words in Babylonian: ib. p. 102-20.
- Lexicographical note: ib. p. 121-5.
- Ausführliche Besprechung von King's »Chronicles«: ib. p. 126-33.
- Meyer, Ed. Das erste Auftreten der Arier in der Geschichte: Sitzber. d. Kgl. Preuss. Akad. d. Wiss. 1908, I, S. 14-9.
- Paton, J. M. Archaeological discussions (Jan.—June, 1907). Babylonia and Assyria: Amer. Journ. of Archaeol., Second Series, Vol. XI, 1907, p. 451—4.
- Peiser, F. E. Zum Prozesswesen des alten Babyloniens: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 457—61.
- Die Dynastie von Pase: ebd. Sp. 615-8.
- Chronik P und synchron. Geschichte: ebd. XI, Sp. 7-10.
- Zum Fall Hilprecht: ebd. Sp. 38-40.
- Pick, H. Lesefrüchte aus der Keilschriftliteratur zu Bibel und Talmud: Hakedem I, S. 122-5.
- Poebel, A. Der zehnte König der Dynastie von Isin: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 461—4.
- Pognon, H. Inscription babylonienne d'Eski-Harrân (VIe siècle avant notre ère): Inscriptions sémitiques de la Syrie, de la Mésopotamie et de la région de Mossoul par H. Pognon (Paris, Lecossre 1907), p. 1—14 und pl. XII & XIII.

- Prince, J. D. A hymn to the goddess Bau: Amer. Journ. of Sem. lang. XXIV, p. 62-75.
- Puchstein, O. Die Bauten von Boghaz-köi: Mitt. d. D. Orientges., Dez. 1907, No. 35, S. 59-71.
- Radau, H. Professor Hermann V. Hilprecht and the Temple Library of Nippur: Old Penn Weekly Review of the University of Pennsylvania, Vol. V, No. 21, Feb. 16, 1907.
- The latest Biblical Archeology: The Homiletic Review, Vol. LV, No. 2, Feb. 1908, p. 100—4.
- Ranke, H. Eine Jubelfeier der Deutschen Orient-Gesellschaft: Die Woche 1908, No. 4, S. 161-4.
- Neues aus Babylon und Assur: Heidelberger Tageblatt vom 18. März 1908, No. 66.
- Sarsowsky, A. Sachliche und sprachliche Aufschlüsse zum Gilgames-Epos: Hakedem I, S. 131-8.
- Sayce, A. H. Ezekiel XXVII, 23: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 546-7.
- Scherman, L. Bibliographie über Keilinschriften: Or. Bibliogr. XX, S. 215-20.
- Schiffer, S. Keilinschriftliche Spuren der in der zweiten Hälfte des 8. Jahrhunderts von den Assyrern nach Mesopotamien deportierten Samarier (10 Stämme): Beihefte zur OLZ. No. 1. Berlin (Peiser) 1907. 44 Ss. in 40. Vgl. Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 549.
- Schorr, M. Ausführliche Kritik über Ranke's »Babylonian legal and business documents«: Wiener Zeitschr. f. d. Kunde des Morg. XXI, S. 406—12.
- Kodeks Hammurabiego a ówczesna praktyka prawna. Kraków (Nakładem Akademii Umiejętności) 1907.
   31 Ss. in gr.-80.
- Spiegelberg, W. Der Name der Hebräer: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 618-20.
- Streck, M. Einige Gegenbemerkungen zu OLZ. X 191-195: ebd. Sp. 486-92.
- Teloni, B. Bollettino. II. Lingue e letterature semitiche. Assiro-babilonese e studi affini: Rivista degli Studi Orientali pubblicata a cura dei Professori della Scuola Orientale nella R. Università di Roma (Roma, Casa editrice italiana 1907), Vol. I, p. 229—67.
- Thompson, R. C. Late Babylonian letters, transliterations and translations of a series of letters written in Babylonian cuneiform, chiefly during the reigns of Nabonidus, Cyrus, Cambyses, and Darius. Luzac's Semitic Text and Translation Series. Vol. XVII. London (Luzac & Co.) 1906. XXXVI, 226 pp. in gr.-80.
- Thureau-Dangin, Fr. Le »panier à tablettes«: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 444—6. La généalogie d'Agum-kakrime: ebd. XI, Sp. 31—3.

- Toffteen, O. A. Ancient Chronology. Part I.: Researches in Biblical Archaeology issued under the auspices of the Oriental Society of the Western Theological Seminary, Vol. I. Chicago (The University of Chicago Press) 1907. XIX, 302 pp. in gr.-80.
- Ungnad, A. Bêl-sîmannî, ein neuer König Babylons und der Länder: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 464—7.
- Zur Sprache der neubabylonischen Briefe: ebd. Sp. 517-20.
- Der angebliche König Taki (sadi) von Elam: ebd. Sp. 548.
- Hallusu II: ebd. Sp. 621-2.
- Die älteste Erwähnung des Pferdes: ebd. Sp. 638-9.
- Zur Chronologie der Kassitendynastie: ebd. XI, Sp. 11-7.
- Virolleaud, Ch. De quelques textes divinatoires: Babyloniaca II, p. 134-6. Vorderasiatische Schriftdenkmäler der Königlichen Museen zu Berlin heraus-

gegeben von der Vorderasiatischen Abteilung. Heft IV. Leipzig (Hinrichs) 1907; Heft V. Leipzig (Hinrichs) 1908. IV, 64; IV, 68 Ss. in fol.<sup>0</sup>.

- Weber, O. Erklärung zu Hommels Miscellanea nr. 6: Or. Litt,-Ztg. X, Sp. 446-7.
- Kritik über Schorr's »Altbabylonische Rechtsurkunden«: Lit. Ztrlbl. 1908, No. 2, Sp. 62—3.
- Weissbach, F. H. Nachträge und Berichtigungen zu SS. 379 ff.: Zeitschr. d. D. Morg. Ges. LXI, S. 948—50.
- Winckler, H. Suri: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 401-12.
- Ausführliche Kritik über King's »Chronicles«: ebd. Sp. 574-93.
- Zu Sûri: ebd. Sp. 643.
- Vorläufige Nachrichten über die Ausgrabungen in Boghaz-köi im Sommer 1907. Die Tontafelfunde: Mitt. d. D. Orientges., Dez. 1907, No. 35, S. 1-59.
- Wünsche, A. Anzeige von Bischoff's »Babylonisch-Astrales«: Or. Litt.-Ztg. X, Sp. 545-6.
- Zimmern, H. Sumerisch-babylonische Tamüzlieder: Ber. d. philol.-hist. Kl. d. Kgl. Sächs. Ges. d. Wiss. LIX, S. 201—52.

#### Berichtigungen.

S. 250, Z. 25 1. SI(G) st. SIG(G).

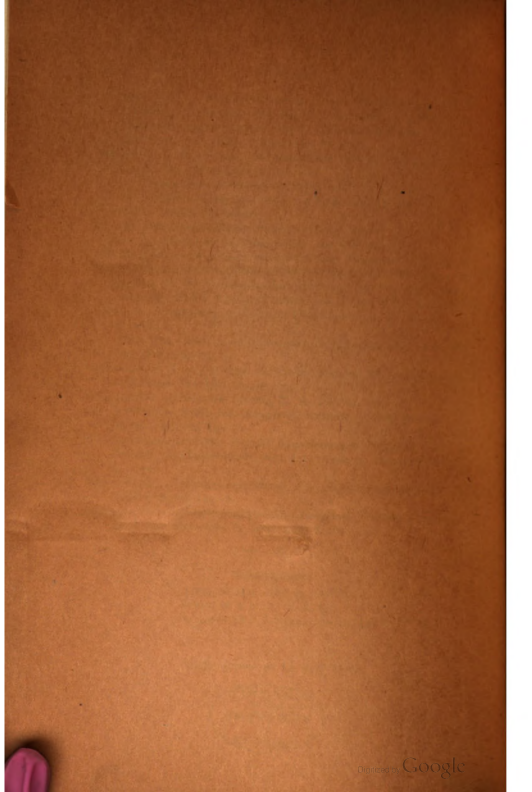
S. 250, N. 1 l. Z. 7 st. Z. 6.

S. 251, Z. 18 l. Kisigga's st. Esigga's,

Abgeschlossen am 17. April 1908.



Digitized by Google



RETURN TO the circulation desk of any University of California Library or to the

NORTHERN REGIONAL LIBRARY FACILITY Bldg. 400, Richmond Field Station University of California Richmond, CA 94804-4698

### ALL BOOKS MAY BE RECALLED AFTER 7 DAYS

- 2-month loans may be renewed by calling (510) 642-6753
- 1-year loans may be recharged by bringing books to NRLF
- Renewals and recharges may be made 4 days prior to due date

## **DUE AS STAMPED BELOW**

JUL 0 6 2004

AUG 2 0 2004

DD20 6M 9-03

FORM NO. DD6, 60m, 12/80 BERKELEY, CA 94720

Digitized by Google